
      UNIVERSITATEA ,,AUREL VLAICU”  ARAD  

            FACULTATEA DE TEOLOGIE ORTODOXĂ ,,ILARION V. FELEA”  

      ŞCOALA DOCTORALĂ INTERDISCIPLINARĂ  

                     DOMENIUL TEOLOGIE  

 

 

 

 

  

 

 

  REZUMATUL  TEZEI DE DOCTORAT 

 

     NEBUNI ȘI NEBUNIE PENTU HRISTOS. 

        AGHIOGRAFIE ȘI AGHIOFANIE ÎN SPIRITUALITATEA ORTODOXĂ 

                   

 

 

 

Coordonator științific:  

Pr. Prof. Univ. Dr. Habil. Vasile Vlad 

  

                                             Doctorand: 

        Alexandru Florian Letea 

 

         ARAD  

          2025



2 

 

 

  PLANUL LUCRĂRII 

 

INTRODUCERE........................................................................................................................8 

1. Motivația și alegerea temei....................................................................................................9 

2. Obiectul și premisele cerecetării.........................................................................................10 

3. Scopul și originalitatea........................................................................................................12 

4. Metodologia cercetării........................................................................................................13 

5. Stadiul cercetării.................................................................................................................15 

6. Structura și conținutul.........................................................................................................23 

7. Limitele și dificultățile cercetării.........................................................................................28 

PROLOG: AGHIOGRAFIA NEBUNILOR PENTRU HRISTOS, ÎNTRE METODOLOGIE 

ȘTIINȚIFICĂ ȘI CUNOAȘTERE TEOLOGICĂ.....................................................................30 

CAPITOLUL I. INCURSIUNE ÎN ISTORIA CONCEPTUALĂ A NEBUNIEI......................35 

I.1. Evoluția istorică și culturală a conceptului de ,,nebunie”.....................................................35 

I.2. Fenomen și terminologie în filosofia și medicina antică......................................................39 

I.3. De la ,,corăbiile nebunilor” din Apus la ,,xenones” în Bizanț. O privire realistă asupra 

atitudinii medievale............................................................................................................. .....43 

I.4. ,,Elogiul nebuniei” versus patologizarea modernă...............................................................48 

CAPITOLUL II. FUNDAMENTAREA BIBLICĂ ȘI RECEPTAREA PATRISTICĂ A 

NEBUNIEI PENTRU HRISTOS............................................................................................. 51 

II.1. O altfel de nebunie, în lumina Scripturii.............................................................................51 

II.1.1. Înțelepciunea și nebunia.................................................................................................54 

II.1.2. Necredința și nebunia......................................................................................................55 

II.1.3. Vocația profetică și nebunia............................................................................................57 

II.1.4. Nebunia iubirii dumnezeiești...........................................................................................59 

II.1.5. Nebunia crucii.................................................................................................................61 

II.1.6. Nebunia propovăduirii....................................................................................................64 



3 

 

II.2. Receptarea patristică . Semnificația laică și dimensiunea sacră..........................................66 

II.2.1. Mărturii ascetice și patristice..........................................................................................66 

II.2.2. Cinicii și nebunii pentru Hristos......................................................................................70 

II.2.3. Stâlpnicii și nebunii pentru Hristos.................................................................................74 

CAPITOLUL III. NEBUNIA PENTRU HRISTOS ÎN SPIRITUALITATEA 

BIZANTINĂ.............................................................................................................................79 

III.1. Contextul istoric și teologic al apariției în lumea bizantină..............................................79 

III.2. Conceptul de salós (σαλός) în tradiția bizantină................................................................89 

III.3. Vieți de sfinți nebuni pentru Hristos din spațiul bizantin. Sfântul Simeon din Emessa (sec. 

VI); Sfântul Andrei din Constantinopol (sec. IX-X); Cuviosul Vasile cel Nou (sec. 

X)..............................................................................................................................................93 

III.3.1. Viața Sfântului Simeon cel nebun pentru Hristos din Emessa (sec. VI).......................94 

III.3.1.1. Autorii, scrierile și datarea istorică............................................................................95 

III.3.1.2. Receptarea Vieții Sfântului Simeon cel nebun pentru Hristos în izvoarele 

aghiografice............................................................................................................................101 

III.3.1.3. Viața și lucrarea Sfântului Simeon cel nebun pentru Hristos, după textul lui Leontius 

de Neapolis..............................................................................................................................104 

III.3.2. Viața Sfântului Andrei cel nebun pentru Hristos din Constantinopol (sec. IX-X).........118 

III.3.2.1. Contextul istoric și teologic al celei de a doua etape a manifestării nebuniei pentru 

Hristos, la Constantinopol.......................................................................................................118 

III.3.2.2. Autorul, datarea istorică, sursele aghiografice și receptarea Vieții lui Andrei Salos în 

spațiul ortodox.........................................................................................................................120 

III.3.2.3. Viața Sfântului Andrei, cel nebun pentru Hristos, din Constantinopol, după biograful 

său Nichifor..............................................................................................................................126 

III.3.3. Viața Sfântului Vasile cel nou (Constantinopol, secolul X)...........................................134 

III.3.3.1. Literatura bizantină de tip vizionar-eshatologic și contextul teologic al secolului X în 

Constantinopol........................................................................................................................134 

III.3.3.2. Istoria textului, sursele aghiografice și receptarea Vieții Sfântului Vasile  



4 

 

cel nou.....................................................................................................................................136 

III.3.3.3. Viața Sfântului Vasile cel nou, scrisă de ucenicul său Grigorie.................................137 

III.4. Înnoirea căilor cunoștinței. Teologie și teurgie în lucrarea mistică a Bisericii. Posibile 

convergențe spirituale..............................................................................................................146 

III.4.1. Sfântul Isaac Sirul și Sfântul Simeon cel nebun pentru Hristos....................................150 

III.4.2. Sfântul Simeon Noul Teolog și Sfântul Andrei cel nebun pentru Hristos......................154 

III.4.3. Sfântul Vasile cel nou și vămile văzduhului..................................................................158 

CAPITOLUL IV. NEBUNIA PENTRU HRISTOS ÎN TRADIȚIA DE INFLUENȚĂ 

RUSĂ......................................................................................................................................165 

IV.1. Incursiune în istoria spiritualității ruse și contextul apariției și dezvoltării fenomenului 

iurodtsvo. Paradigma aghiografică bizantină și specificul rusesc............................................165 

IV.2. Conceptele de iurodivîi și blajenîi...................................................................................180 

IV.3. Perioada timpurie și apariția nebunilor pentru Hristos....................................................182  

IV.3.1. Faza kieveană și geneza iurodtsvo................................................................................182 

IV.3.2. Cuviosul Isachie de la Pecerska (sec. XI).....................................................................184 

IV.3.3. Cuviosul Avramie din Smolensk (sec. XII-XIII).............................................................191 

IV.3.4. Cuviosul Procopie de la Ustiug (sec. XIII)....................................................................194 

IV.4. Rusia medievală și locul nebuniei pentru Hristos în societatea rusă................................201 

IV.4.1. Etapa novgorodiană și cea moscovită. Urbanizarea fenomenului................................201 

IV.4.2. Cuvioșii Nicolae și Teodor din Novgorod (sec. XIV).....................................................204 

IV.4.3. Cuviosul Mihail Klopsko (sec. XV)...............................................................................206 

IV.4.4. Cuviosul Isidor din Rostov (sec. XV).............................................................................209 

IV.4.5. Sfântul Nicolae Salos din Pskov (sec. XVI)...................................................................212 

IV.4.6. Cuviosul Vasile Blajenîi din Moscova (sec. XVI)..........................................................216 

IV.5. Nebunia întru Hristos, o provocare a modernității ruse...................................................221 

IV.5.1. Perioada modernă și contemporană. Declin și renaștere a fenomenului iurodstvo......221 

IV.5.2. Sfânta Xenia (sec. XVIII, din Sankt Petersburg)...........................................................228 



5 

 

IV.5.3. Sfântul Teofil din Kitaev (sec. XIX)...............................................................................234 

IV.5.4. Mănăstirea Diveevo și nebunele lui Hristos, ucenice ale Sfântului Serafim de Sarov 

(Pelaghia, Pașa, Natalia, Maria)............................................................................................239 

IV.5.5. Sfântul Gavriil Georgianul (sec. XX)............................................................................246 

IV.6. Iurodivîi ruși în ochii străinilor........................................................................................257 

IV.7. Locul lui iurodivîi în spiritualitatea și societatea rusă......................................................262 

CAPITOLUL V. NEBUNIA PENTRU HRISTOS ÎN SPAȚIUL ATHONIT ȘI ÎN CEL 

GRECESC...............................................................................................................................267 

V.1. Spiritualitatea greacă și moștenirea bizantină a nebuniei pentru Hristos. Isihasmul de 

factură populară și nebunia sfântă........................................................................................... 267  

V.2. Sfinți și nevoitori nebuni pentru Hristos athoniți..............................................................270 

V.2.1. Sfântul Nicodim din Tesalonic (sec. XIV).......................................................................270 

V.2.2. Sfântul Sava Vatopedinul (sec. XIV)...............................................................................274 

V.2.3. Sfântul Maxim Cavsocalivitul (sec. XIV).......................................................................283 

V.3. Vieți ale nebunilor pentru Hristos din spațiul grecesc contemporan. Sfânta Sofia din 

Kleisoura ( sec. XX); Tarso Zagoreou ( sec. XX, Atena); Steliana Mitsakidu (sec XX)...........298 

CAPITOLUL VI. NEBUNIA PENTRU HRISTOS ÎN SPIRITUALITATEA 

ROMÂNEASCĂ.....................................................................................................................312 

VI.1. Spiritualitatea ortodoxă românească - locul nebuniei pentru Hristos. Influența greacă și 

cea slavă și sinteza spirituală românească................................................................................312  

VI.2. Circulația manuscriselor despre nebuni pentru Hristos și creația literară........................316 

VI.3. Exemple de nebuni pentru Hristos din spiritualitatea românească. Pustnicul Gherasim 

(sec. XIX). Părintele Irodion românul, viețuitor la Athos (sec. XX); Maica Antonina (sec. XX-

XXI), ,,Cuviosul” Gherontie cel nebun pentru Hristos (sec. XX – XXI)..................................326 

VI.4. Receptarea nebuniei pentru Hristos în spațiul românesc. Evaluarea critică și 

redescoperirea contemporană..................................................................................................342 

CAPITOLUL VII. DIMENSIUNEA TEOLOGICĂ A NEBUNIEI PENTRU HRISTOS. 

TRĂSĂTURI FUNDAMENTALE ȘI EVALUARE FENOMENOLOGICĂ.........................347 



6 

 

VII.1. Criteriile de bază ale autenticității nebuniei pentru Hristos...........................................350 

VII.1.1. Chemarea sau încredințarea pentru nevoința ,,nebuniei sfinte”.................................350 

VII.1.2. Apatheia, în mijlocul patimilor lumii..........................................................................352 

VII.1.3. Lepădarea de sine și profunda smerenie.....................................................................355 

VII.1.4. Cunoașterea ,,prin har” și dreptarul credinței............................................................357 

VII.1.5. Iubirea ,,răstignită”, asumarea păcatelor străine și slujirea semenilor......................360  

VII.1.6. Falșii nebuni pentru Hristos și reacția Bisericii.........................................................363 

VII.2. Desacralizarea vieții sociale și hristocentrismul nebuniei pentru Hristos......................367 

VII.2.1. Nebunia pentru Hristos, de la aparenta iraționalitate și vădita sminteală la lucrare 

proniatoare și ziditoare. ..........................................................................................................368 

VII.2.2. Nebunia pentru Hristos, de la asceză izolată la vocație eclesială și socială...............374 

VII.2.3. Nebunia pentru Hristos - reacție la căderea morală a societății.................................378 

 VII.2.4. Nebunia pentru Hristos - reacție la relativismul vieții bisericești. Raportul harismă-

instituție, tensiune și sinergie...................................................................................................381  

VII.3. Harisme și dimensiune jertfelnică în viața nebunilor pentru Hristos..............................387 

VII.3.1. Asceza extremă și aparentul dispreț față de trup.........................................................389 

VII.3.2. Străvederea și rosturile lumii......................................................................................392 

VII.3.3. Proorocia și sensul istoriei.........................................................................................395 

VII.3.4. Darul hristic al tămăduirii și vindecarea aproapelui..................................................400 

VII.3.5. Nebuna iubire a lui Dumnezeu ...................................................................................404 

CONCLUZII...........................................................................................................................407 

ANEXĂ: CALENDAR AL SFINȚILOR NEBUNI PENTRU HRISTOS...............................413 

BIBLIOGRAFIE.....................................................................................................................417 

 

 

 

 



7 

 

REZUMATUL TEZEI 

Tema nebuniei pentru Hristos ocupă un loc unic în spiritualitatea ortodoxă prin 

caracterul său paradoxal și scandalos, dar profund teologic. Deși aparent marginală și 

neconformă cu spiritul echilibrat al etosului ortodox, această formă ascetică și profetică de 

viețuire exprimă una dintre cele mai vii reacții ale Bisericii la crizele morale, sociale și eclesiale 

din diferite epoci istorice. Aghiografia nebunilor pentru Hristos presupune nu doar o analiză la 

nivel discursiv, un demers de cercetare a izvoarelor sau a valorificării datelor istorice, ci și o 

viziune teologică asupra fenomenului în sine, dimensiune care se deschide spre aghiofania 

nebunilor pentru Hristos, ca o descoperire harică și revelatoare a lucrării lor. De altfel, în 

teologhisirea ortodoxă aghiografia (dimensiunea cunoașterii vieților sfinților) conține în sine și 

aghiofania (manifestarea sfințeniei lor), distincția terminologică rămânând mai mult la nivel 

discursiv decât ontologic și teologic, o bună cunoaștere a vieții și lucrării nebunilor pentru 

Hristos având și dimensiunea revelatoare a prezenței lor (în același timp harică și enigmatică) 

în viața Bisericii. 

Practica nebuniei pentru Hristos a stârnit diferite reacții atât în planul social cât și în 

spațiul bisericesc și în gândirea teologică. Abordată cu multă rezervă din cauza specificului ei 

smintitor și lipsit de cuviință, considerată de unii teologi ca străină de spiritul creștin, 

provocatoare și incomodă atât pentru o societate desacralizată și secularizată, care se 

mulțumește cu discursul formal religios fără a se transforma ontologic, cât și pentru spațiul 

eclesial lipsit uneori de fervoarea unei mărturisiri creștine autentice, nebunia pentru Hristos este 

totuși o dimensiune a spiritualității ortodoxe asumată de către Biserică prin canonizarea unor 

nebuni pentru Hristos și integrarea lor în sinaxare și în ciclul liturgic. 

Nebunia pentru Hristos a fost recunoscută de Biserică ca o formă de nevoință ascetică, 

cu o puternică dimensiune socială și eclesială, pentru cei care au o vocație anume și chemare 

precisă de la Dumnezeu, Sinaxarul Bisericii având integrate vieți de sfinți nebuni pentru Hristos 

începând cu perioada bizantină și până în vremurile moderne. Atitudinea rezervată pe care o 

întâlnim uneori în discursul teologic față de nebunii pentru Hristos este cauzată pe de o parte 

de complexitatea și caracterul aparte al acestui fenomen, considerat adesea irațional și smintitor, 

iar pe de altă parte de pseudo-nebunia pentru Hristos care s-a dezvoltat în umbra celei autentice 

și care a necesitat reacție din partea Bisericii, inclusiv sinodal și canonic. Acesta va fi de altfel 

unul dintre obiectivele principale ale cercetării, de a separa autenticul de fals în fenomenul 

nebuniei pentru Hristos, și de a arăta că scopul nebunilor pentru Hristos era de scandaliza pentru 

a trezi conștiințe, ascunzându-și în același timp sfințenia prin haina simulatei nebunii, păstrând 



8 

 

ca avertizare cuvântul mitropolitului Hierotheos Vlachos care sublinia că este nevoie de mult 

har și discernământ duhovnicesc pentru recunoaște un nebun pentru Hristos cu adevărat1. Având 

în vedere faptul că Părintele Dumitru Stăniloae, sintetizând gândirea patristică, deosebea 

adevărata sfințenie de cea falsă prin trei elemente fundamentale: integritatea credinței, haina 

smereniei și lucrarea des-pătimirii2, este imperios necesar a se realiza o evaluare teologică 

asupra acestei practici spirituale care în anumite epoci istorice și contexte spirituale s-a 

dezvoltat într-un adevărat fenomen. 

Motivația și alegerea temei 

Alegerea acestei teme pentru cercetarea actuală vine din dorința de a realiza un studiu 

amplu despre această nevoință aparte din spiritualitatea ortodoxă, având în vedere că în teologia 

românească nu s-a mai realizat o astfel de cercetare. De altfel, tema nebuniei pentru Hristos este 

foarte puțin abordată în scrierile teologice de la noi, iar atunci când se face, acest fenomen este 

privit fie exclusiv din punct de vedere metodologic aghiografic, fie strict din perspectivă istorică 

sau comparativ-religioasă. De asemenea, consider că tema prezintă o actualitate deosebită 

pentru definirea spiritualității ortodoxe, mesajul nebunilor pentru Hristos fiind îndemnul la 

trăirea vieții creștine în mod autentic în orice epocă sau context istoric, social sau spiritual. 

Motivația personală are un rol important de asemenea în alegerea temei, afinitatea pentru o 

astfel de temă provocatoare și complexă fiind determinată de lecturile personale ale vieților 

acestor nevoitori pentru Hristos, și amplificată de atașamentul duhovnicesc simțit față de unii 

dintre nebunii pentru Hristos dintre care unul (român, contemporan, necanonizat) a lucrat vădit 

și proniator în viața mea. 

Obiectul și premisele cercetării 

Prezentul studiu își propune o explorare teologică sistematică cu valențe inter-

disciplinare a acestui fenomen, bazată pe corpusul aghiografic și pe cercetarea contextului 

istoric și spiritual, având în vedere fundamentele scripturistice și patristice. 

Fiind fundamentată pe valoarea simbolică a vocației profetice vechi-testamentare și pe 

dimensiunea evanghelică a nebuniei crucii și a propovăduirii, valorificate și exprimate teologic 

ulterior în gândirea patristică, nebunia pentru Hristos s-a manifestat, de-a lungul istoriei sale, în 

două forme distincte, dar complementare. Prima dintre acestea, cunoscută sub denumirea de 

 
1 † Hierotheos, mitropolit de Nafpaktos, Persoana în tradiţia ortodoxă, trad. de Paul Bălan, Editura Bunavestire, 

Bacău, 2002, p. 323. 
2 Vezi Dumitru Stăniloae, Ascetica și mistica Bisericii Ortodoxe, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, București, 2002, pp. 5-6; Dumitru Stăniloae, ,,Formele și cauzele falsului misticism”, în Studii 

Teologice, seria a II-a, anul IV (1952), nr. 5-6, pp. 251-272. 



9 

 

forma liniștită, a fost practicată cu precădere în mediul monahal, fiind asumată ca o modalitate 

extremă de dobândire a smereniei. În acest caz, nebunia era ascunsă de privirea lumii, fiind 

orientată spre desăvârșirea lăuntrică și spre cultivarea smereniei desăvârșite. Cea de-a doua 

formă, mult mai vizibilă și frecvent întâlnită, este forma provocatoare, caracterizată printr-o 

prezență activă și adesea scandaloasă în spațiul public.  

Evoluția istorică a nebuniei pentru Hristos își are originile întâi, destul de firav și izolat, 

în monahismul egiptean prin Sfânta Isidora (secolul IV, Tabenisi, Egipt), conturându-se după 

aceea în spiritualitatea bizantină ca practică ascetică distinctă, întâi în părțile siriene ale 

imperiului prin Sfântul Simeon cel nebun pentru Hristos (secolul VI, Emessa Siriei), iar în altă 

etapă în mediul constantinopolitan prin Sfântul Andrei cel nebun pentru Hristos (secolul X, 

Constantinopol), nebunul pentru Hristos bizantin numindu-se salόs, iar nevoința lui salia. De 

aici, tradiția s-a extins în spiritualitatea rusă, unde, începând cu secolele XV-XVI (prin Cuviosul 

Mihail Klopsko, Sfântul Nicolae Salos, Sfântul Vasile Blajenîi și alții), a cunoscut o dezvoltare 

deosebită devenind un adevărat fenomen în societatea rusă, atât prin numărul nebunilor pentru 

Hristos cât și prin recunoașterea lor de către Biserică, o provocare deosebită pentru lumea 

eclesială fiind apoi apariția și manifestarea falșilor nebuni pentru Hristos, care au parazitat 

sensul acestei nevoințe și l-au denaturat. În spațiul rusesc nebunul pentru Hristos este denumit 

iurodivîi iar fenomenul în sine iurodtsvo. De asemenea, manifestări ale acestei forme de asceză 

au fost atestate în monahismul athonit, legate, paradoxal, de practica isihastă, precum și în 

tradițiile greacă și georgiană, continuând, în unele cazuri, până în epoca contemporană. În 

spiritualitatea românească, deși într-o măsură mai redusă, se pot identifica, de asemenea, 

expresii ale acestei nevoințe, confirmând caracterul ei universal în cadrul Ortodoxiei. 

Premisele principale de la care a pornit cercetarea și care în cea mai mare parte au fost 

verificate în urma studierii izvoarelor aghiografice și a operelor teologice (dar nu numai) sunt 

următoarele: 

a) Nebunii pentru Hristos porneau în misiunea lor duhovnicească abia după ce primeau o 

chemare din partea lui Dumnezeu și dobândeau despătimirea. 

b) Nebunia lor era simulată, în forul lor lăuntric ei fiind perfect raționali și conștienți de 

rolul lor în Biserică și în lume. 

c) Nebunii pentru Hristos, chiar dacă păstrau o mare libertate de manifestare exterioară și 

interioară, erau integrați în viața Bisericii și își fundamentau învățăturile lor (trăite și 

rostite, rareori scrise) pe adevărul de credință.  



10 

 

d) Nebunia pentru Hristos a apărut și s-a dezvoltat într-un anumit context istoric și teologic, 

ca reacție la desacralizarea vieții sociale, în perioade în care creștinismul nu se mai 

manifesta pregnant prin condiția martirică. 

e) Nebunia pentru Hristos s-a manifestat ca reacție la formalismul și lipsa de vitalitate a 

vieții bisericești, ei împlinind și abia apoi cerând, de la cei din jur, dedicare deplină în 

slujirea lui Hristos. 

Scopul și originalitatea  

Demersul de cercetare se sprijină pe un corpus amplu de surse primare (viețile sfinților, 

sinaxare, lucrări patristice) și secundare (studii istorice și teologice, lucrări inter-disciplinare), 

dar și pe surse ale literaturii de specialitate în domenii conexe temei, având în vedere în special 

capitolul ce privește incursiunea în înțelesul istoric, medical, filosofic și cultural al conceptului 

de nebunie. În acest sens au fost folosite tratate aplicate din medicină, psihologie, filosofie sau 

istorie culturală precum și dicționare de specialitate. Având această bază, cercetarea 

îndeplinește câteva obiective fundamentale: 

a) Construirea unei viziuni de ansamblu asupra nebuniei pentru Hristos, printr-o cercetare 

temeinică a surselor aghiografice, istorice și teologice, în tradiția ortodoxă; 

b) Investigarea modului în care această nevoință s-a manifestat în diferite contexte istorice 

și spirituale, precum lumea bizantină, tradiția rusă, spațiul athonit, grecesc, georgian și 

românesc; 

c) Realizarea unei paralele între nebunia pentru Hristos din perioada patristică și formele 

sale moderne sau contemporane, pentru a surprinde elementele de continuitate și 

transformare; 

d) Formularea unui cadru teologic coerent care să fundamenteze această formă de viețuire 

ca expresie legitimă a sfințeniei și ca răspuns profetic la crizele spirituale; 

e) O analiză critică și fenomenologică a criteriilor de autenticitate ale nebuniei pentru 

Hristos, în vederea delimitării clare față de formele false, patologice sau deviante; 

f) Depășirea unei abordări strict istorico-hagiografice, în favoarea unei înțelegeri teologice 

profunde, care să scoată la lumină semnificațiile duhovnicești ale acestei nevoințe în 

raport cu ethosul ortodox. 

Contribuția originală adusă în această cercetare poate fi sintetizată în următoarele 

puncte: 



11 

 

a) Este primul studiu amplu și sistematic din teologia românească dedicat exclusiv 

fenomenului nebuniei pentru Hristos în spațiul ortodox; 

b) Propune, fără pretenții de exhaustivitate, o tipologie clară și riguroasă a nebuniei pentru 

Hristos, un set de criterii de validare a nevoinței, prin delimitarea formelor autentice de 

cele false sau patologice; 

c) Analizează comparativ, pe baza izvoarelor primare și secundare, manifestările acestui 

fenomen în lumea bizantină, în tradiția rusă, în spațiul athonit sau cel grecesc, în 

spiritulitatea georgiană și cea românească; 

d) Cercetarea conține, printr-un capitol dedicat, prima analiză a manifestării nebuniei 

pentru Hristos în spiritualitatea românească, cu o privire comparativă față de celelalte 

areale spirituale ortodoxe; 

e) Aduce în atenție vieți de nebuni pentru Hristos contemporani, care nu sunt încă pe deplin 

integrați în discursul teologic; consemnează mărturii importante, culese personal, de 

manifestare a nebuniei pentru Hristos în spațiul românesc; 

f) Realizează o analiză teologică, într-un capitol distinct, a acestui fenomen, pe direcții 

principale: criterii de autenticitate, dimensiune eclesială și socială și manifestarea 

harismelor ca expresie a lucrării harului în viața acestor nevoitori. 

Structura și conținutul 

În ceea ce privește planul lucrării, punctăm faptul că lucrarea este alcătuită din șapte 

capitole, precedate de un prolog și urmate în final de concluzii, având ca anexă un calendar al 

sfinților nebuni pentru Hristos. Capitolele lucrării sunt structurate într-o ordine logică, progresiv 

și tematic, astfel încât să susțină și să argumenteze ipotezele formulate în introducere și să 

verifice valabilitatea premiselor de la care a pornit această cercetare. 

Introducerea prezintă succint motivația alegerii temei, premisele de la care pleacă 

cercetarea, obiectivele pe care și le propune precum și structura lucrării. Ea punctează sintetic 

și metodologia folosită, subliniind atât contribuția originală pe care prezenta cercetare o aduce 

cât și stadiul cercetării în domeniul temei. 

Prologul are rolul de a introduce cititorul în tema lucrării și de a delimita cadrele 

conceptuale și metodologice ale cercetării. Se prezintă sensul teologic al aghiografiei în 

spiritualitatea ortodoxă, care, fără să se delimiteze de datele istorice și științifice, depășește 

simplul narativul biografic și relevă caracterul ei profund de cunoaștere teologică. Aici sunt 



12 

 

prezentate dificultățile studierii aghiografiei nebunilor pentru Hristos, precum și importanța 

abordării lor dintr-o perspectivă care să îmbine analiza științifică cu înțelegerea duhovnicească, 

evitând pe cât se poate atât retorica anistorică a pseudo-aghiografiei de nuanță pietistă, cât și 

metamorfozarea aghiografiei într-un discurs raționalist lipsit de dimensiunea ontologică harică.  

Capitolul I, intitulat Incursiune în istoria conceptuală a nebuniei, realizează o analiză 

a conceptului de nebunie de la înțelesurile sale în filozofie și medicină antică până la conotațiile 

medievale și modernitatea secularizantă. Evoluția istorică și culturală a conceptului de nebunie 

pleacă de la analiza fenomenului și terminologiei în filosofia și medicina antică, încearcă apoi 

privire realistă asupra atitudinii medievale referitor la fenomenul și conceptul de nebunie, într-

o largă și diversă concepție, de la corăbiile nebunilor din Apus la cunoscutele xenones din 

Bizanț, și trece apoi, prin celebrul elogiu al nebuniei, la patologizarea modernă.  

Capitolul II, intitulat Fundamentarea biblică și receptarea patristică a nebuniei 

pentru Hristos, propune o posibilă fundamentare scripturistică a acestei nevoințe precum și 

modul în care aceasta a fost receptată în tradiția Bisericii. Sunt explorate temele pauline ale 

nebuniei crucii, proorociei, smereniei și paradoxului mântuitor, iar apoi sunt analizate 

principalele interpretări ale Părinților Bisericii asupra acestui mod de viețuire. Se aduce în 

atenție conceptualizarea nebuniei în lumina Scripturii, atât în înțelesul vechi-testamentar, al 

nebuniei opusă înțelepciunii sau a nebuniei ca formă de necredință, precum și în înțelesul 

vocației profetice, cât mai ales în sensul neo-testamentar al nebuniei propovăduirii sau al 

nebuniei Crucii, ca fundament scripturistic al fenomenului nebuniei pentru Hristos. Se 

realizează apoi o incursiune în receptarea patristică a acestei nevoințe, menționând forma 

monahală a nebuniei pentru Hristos, practicată cu scopul dobândirii smereniei, analizând în 

antiteză sau similitudine cinicul și nebunul pentru Hristos, sau stâlpnicul și nebunul pentru 

Hristos. 

Capitolul III, intitulat Nebunia pentru Hristos în spiritualitatea bizantină, tratează 

apariția și dezvoltarea fenomenului în spațiul bizantin. Se analizează conceptul de salós (gr. 

σαλός) și salia, care s-au consacrat ca terminologia clasică de definire a nebunului și nebuniei 

pentru Hristos. Se prezintă cauzele și modalitățile de practicare a nebuniei pentru Hristos în 

spiritualitatea bizantină, etapele principale de manifestare (cea siriană a secolului VI și cea 

constantinopolitană a secolului X), și specificitatea ei în spațiul bizantin. Deși se realizează un 

periplu aghiografic referitor la nebunii pentru Hristos bizantini, analiza fenomenologică a saliei 

bizantine se fundamentează în principal pe evaluarea teologică a vieții celor trei nebuni pentru 

Hristos reprezentativi pentru spiritualitatea bizantină: Sfântul Simeon cel nebun pentru Hristos 



13 

 

(Emessa Siriei, secolul VI), Sfântul Andrei Salos (Constantinopol, secolul X), Sfântul Vasile 

cel Nou (Constantinopol, secolul X). La fiecare dintre ei sunt menționate și evaluate sursele 

aghiografice ale vieții lor, se analizează modul de raportare al fiecăruia la această nevoință, 

receptarea din partea Bisericii și a societății bizantine, specificul nevoinței personale și rolul 

eclesial și social marcant. Capitolul se încheie cu posibile paralele și convergențe (paradoxale) 

dintre salόs și teologia mistică din spiritualitatea bizantină, argumentate istoric și teologic. 

Capitolul IV, intitulat Nebunia pentru Hristos în tradiția de influență rusă, 

explorează dezvoltarea ulterioară a fenomenului în tradiția rusă, unde capătă o amploare fără 

precedent, devenind un adevărat fenomen. Se va sublinia faptul că din Bizanț, nebuniei pentru 

Hristos trece în spațiul de influență rusească, rușii împrumutând de la greci formele diverse de 

ascetism specifice spiritualității ortodoxe, inclusiv cele extreme. Termenii iurodivîi și blajenîi, 

care definesc nebunii pentru Hristos în acest areal, sunt definiți în contextul cultural și spiritual 

rus. Se disting trei mari perioade: faza timpurie, începând din secolul XI până în secolul XV, a 

apariției nebunilor pentru Hristos în special în zona Pecerska și Novgorod, reprezentată prin 

Cuviosul Isachie de la Pecerska sau Cuviosul Procopie din Ustiug; o fază medie, în care 

fenomenul s-a dezvoltat foarte mult în special în zona Moscova și Pskov, culminând în secolul 

XVI, când nebunia pentru Hristos a ajuns un adevărat fenomen și când încep să apară și falșii 

nebuni pentru Hristos, perioadă în care iurodivîi ruși precum Sfântul Nicolae Salos sau Sfântul 

Vasile Blajenîi au reprezentat adevărate repere nu doar spirituale ci și sociale; o fază modernă 

a societății ruse, după reformele lui Petru cel Mare, care aduce o scădere a avântului acestui 

fenomen, dar care se va menține totuși, izolat, până în timpuri contemporane, de la Sfântul 

Teofil din Kitaev sau Sfânta Xenia din Sankt-Petersburg până la Sfântul Gavril Georgianul. 

Fiecare etapă este ilustrată cu exemple concrete de sfinți nebuni pentru Hristos, a căror viață 

este prezentată și analizată nu doar din perspectivă aghiografică cât și teologică, analizându-se 

în cazul fiecăruia specificitatea și caracteristicile proprii în raport cu nebunii pentru Hristos 

bizantini sau cu cei din alte epoci istorice. Capitolul subliniază dimensiunea profetică și socială 

accentuată a iurodivîi-lor ruși, care nu doar mustră păcatele, ci au și un pregnant rol social și 

eclesial. Se analizează modalitatea în care paradigma aghiografică bizantină a lui salόs se 

respectă la iurodivîi ruși, modul în care puterea țaristă și Biserica s-au raportat la fenomenul 

iurodstvo, precum și imaginea iurodivîi-lor ruși în ochi străinilor. 

Capitolul V, intitulat Nebunia pentru Hristos în spațiul athonit și în cel grecesc, se 

concentrează asupra manifestărilor din perioada isihastă athonită și din lumea greacă, până în 

contemporaneitate. Sunt evidențiate formele liniștite ale nebuniei pentru Hristos, integrate în 



14 

 

tradiția isihastă, dar și cazuri contemporane de sfințenie excentrică. Se explorează manifestarea 

fenomenului în lumea elenă, după căderea Bizanțului, când condițiile istorice au dus la o 

diminuare a acestuia și o diferențiere de perioada bizantină nu doar la nivel semantic, prin 

conceptul nou de salotes, cât mai ales structural și simbolic. Totuși, sunt menționați sfinți nebuni 

pentru Hristos în perioada isihastă athonită, precum Sfântul Sava Vatopedinul și Sfântul Maxim 

Cavsocalivitul, care au integrat nebunia pentru Hristos în asceza smereniei. În epoca modernă, 

fenomenul reînvie în forme locale, mai blânde, ilustrate prin ascete precum Sfânta Sofia din 

Klesouria, Tarso sau Steliana Mitsakidou. Capitolul arată caracterul discret, dar profund, al 

nebuniei pentru Hristos în spiritualitatea greacă. 

Capitolul VI, intitulat Nebunia pentru Hristos în spiritualitatea românească, 

reprezintă o contribuție originală a lucrării, atât la nivel de receptare cât și de trăire a nebuniei 

pentru Hristos, aducând în atenție o temă foarte puțin explorată în cercetările anterioare: 

existența și receptarea nebuniei pentru Hristos în spațiul românesc. Deși nu a avut o dezvoltare 

spectaculoasă, fenomenul a fost prezent și la noi subliniindu-se faptul că, spre deosebire de 

spațiul bizantin și cel rus, spiritualitatea românească a manifestat o înclinație naturală spre 

echilibru și moderație, fapt care a făcut ca nevoințele extreme, precum nebunia pentru Hristos, 

să nu capete o amploare semnificativă. Se face o analiză riguroasă a răspândirii manuscriselor 

cu vieți de nebuni pentru Hristos din spațiul românesc și sunt scoase în evidență figuri literare 

memorabile cum ar fi popa Duhu al lui Creangă sau Lumânărică din povestirile lui Negruzzi și 

care s-ar putea constitui ca pagini aghiografice având în vedere istoricitatea dovedită a 

personajelor. Sunt analizate exemple de nebuni pentru Hristos români, monahul Gherasim din 

munții Neamțului,  Irodion, ascetul român din Athos, până la maica Antonina de la Tismana sau 

,,Cuviosul” Gherontie cel Nebun pentru Hristos în contemporaneitate. În final, se discută despre 

modul în care fenomenul și terminologia nebuniei pentru Hristos au fost receptate în 

spiritualitatea românească. Printre punctele de vedere menționate va fi cel al Mitropolitului 

Antonie Plămădeală, care, analizând fenomenul nebuniei pentru Hristos, consideră creștinismul 

românesc ca nefiind propice pentru astfel de nevoințe dar totuși, menționează nebuni pentru 

Hristos în spiritualitatea românească, evaluând pozitiv această nevoință atunci când ea este 

autentică. De asemenea, cel al cercetătoarei Cătălina Velculescu, care, studiind manuscrisele 

traducerilor Vieții Sfântului Andrei cel nebun pentru Hristos în limba română, consideră că în 

spiritualitatea românească, vechiul salós bizantin a fost preluat și prelucrat în cuvios înțelept și 

harismatic. Ultima parte a capitolului tratează modul în care acest fenomen a fost perceput, 

evaluat și redescoperit în epoca modernă și contemporană. Dacă în trecut manifestările nebuniei 



15 

 

pentru Hristos erau întâmpinate cu prudență sau chiar cu reținere, în ultimele decenii, exemplul 

,,Cuviosului” Gherontie și mărturiile numeroase ale lucrării sale harismatice au contribuit la 

reconsiderarea acestui fenomen în mentalul eclesial și teologic românesc. În prezent, se 

conturează o viziune mai deschisă, care recunoaște rolul deosebit al nebunilor pentru Hristos 

ca mărturisitori ai iubirii dumnezeiești și ca provocatori duhovnicești ai conștiințelor. 

Capitolul VII, intitulat Dimensiunea teologică a nebuniei pentru Hristos. Trăsături 

fundamentale și evaluare fenomenologică, constituie sinteza teologică a cercetării. În acest 

capitol ultim al lucrării atenția este direcționată spre înțelegerea rațiunilor teologice a existenței 

nebunilor pentru Hristos, spre criteriile de recunoaștere a autenticității vocației lor și spre 

impactul pe care aceștia îl au asupra vieții Bisericii, definirea nebunei pentru Hristos ca 

dimensiune hristocentrică manifestându-se ca o reacție la desacralizarea vieții sociale și ca o 

reacție la relativismul vieții eclesiale, realizând primenirea Bisericii din lume și a lumii din 

Biserică prin manifestarea harismatică a sfințeniei vieții lor. 

Concluziile  fixează  ideile fundamentale ale cercetării, modalitatea în care premisele 

de la care am plecat s-au verificat,  reliefează noutățile pe care cercetarea prezentă le aduce în 

studiul teologic românesc și aspectele care nu pot fi încă clarificate. Se propun direcții noi de 

cercetare și se scoate în evidență actualitatea temei pentru lumea contemporană. Lucrarea se 

încheie cu o anexă ce conține un calendar al sfinților nebuni pentru Hristos în spiritualitatea 

ortodoxă, așa cum apar în sinaxarele Bisericilor canonice, urmat apoi de bibliografia folosită și 

consultată în decursul cercetării. 

Limitele și dificultățile cercetării 

Dincolo de premisele fixate și verificate prin cercetarea izvoarelor și analiza 

fenomenologică, sunt câteva aspecte ale temei care rămân în analiză din punct de vedere al 

evaluării teologice, care definesc astfel anumite limite și dificultăți pe care cercetarea temei 

nebuniei pentru Hristos le ridică: 

a) Este destul de dificil de exprimat o poziționare teologică față de acest fenomen, păstrând 

echilibrul între critica aghiografică cu tendințe marcant demitologizante care sărăcesc 

textul de dimensiunea duhovnicească, și pe de altă parte hiperbolizarea anumitor colecții 

aghiografice cu aspecte pronunțat pietiste care denaturează sensul profund soteriologic 

al acestei nevoințe; 

b) Există vieți de nebuni pentru Hristos care nu conțin explicit momentul chemării 

dumnezeiești sau măcar al încredințării sacre pentru această nevoință; sunt elemente 



16 

 

care sugerează că în unele cazuri asumarea acestei practici s-a făcut prin decizie proprie, 

într-un demers de imitare exterioară a vechiului salos bizantin. În aceste situații tradiția 

eclesială are rolul de discernere manifestat adeseori prin asumarea sau respingerea din 

partea pliromei Bisericii; 

c) În pofida unor criterii de autenticitate ale acestei practici formulate chiar și în cadrul 

acestei cercetări, exprimate principial teologic, la nivel practic este extrem de dificilă 

sarcina deosebirii între real și patologic, între autentic și fals, între sfințenie și impostură. 

Apelul la dimensiunea duhovnicească a trupului eclesial este imperios necesar, pentru 

că doar harul simte harul, adică doar cel cu har îl poate cunoaște pe cel plin de har, 

dincolo de masca nebuniei, împătimirii sau chiar a îndrăcirii simulate. 

d) Este foarte provocatoare exprimarea dimensiunii cultice a nebunilor pentru Hristos, în 

condițiile în care unii nebuni pentru Hristos, în special cei din perioada bizantină, nu 

manifestau o prezență activă în viață liturgică, deși o cereau imperios de la ceilalți; spre 

deosebire de aceștia, iurodivîi ruși sunt mult mai ancorați în viața cultică a Bisericii; 

aceeași deosebire o remarcăm între nebunii pentru Hristos din vechime și cei din 

perioada contemporană, cu precizarea că cei actuali manifestă o deplină ancorare în 

exprimarea liturgică; 

e) Este greu de definit gradul de adaptabilitate a nebunilor pentru Hristos la principiile 

societății în care trăiau, deși e evidentă o relativă pliere a acestora pe rigorile sociale 

comportamentale, un exemplu fiind manifestarea goliciunii trupești prezente în vechime 

dar evitată în contemporaneitate, când o astfel de manifestare ar fi încadrată automat ori 

la patologic, ori la exhibiționism. 

Lucrarea de față și-a propus să analizeze fenomenul nebuniei pentru Hristos în 

spiritualitatea ortodoxă, în multiplele sale dimensiuni: biblică, patristică, aghiografică, istorică 

și mai ales teologică. Demersul s-a dorit a fi o sinteză între rigoarea cercetării academice și 

profunzimea teologhisirii ortodoxe, între analiza critică a textelor și mistagogia duhovnicească. 

În acest sens, concluziile sintetizează rezultatele cercetării și modul în care ipotezele formulate 

în introducere au fost confirmate de analiza izvoarelor, a mărturiilor și a contextelor, precum și 

limitele acestei cercetări. Tot structura acestor concluzii fixează posibile direcții de cercetare pe 

această temă încă insuficient exploatată în teologia românească precum și integrarea și 

specificitatea acestui fenomen în spiritualitatea ortodoxă.  



17 

 

Analiza amplă a contextelor istorice și spirituale în care s-a manifestat nebunia pentru 

Hristos a oferit o imagine detaliată asupra universalității și adaptabilității acestei forme de 

viețuire. Cu fundamente biblice în comportamentul simbolic al profeților vechi-testamentari și 

mai ales în nebunia Crucii și a propovăduirii lui Hristos Cel Răstignit și Înviat, această practică 

ce a luat naștere în lumea bizantină, s-a răspândit apoi, cu specificități proprii în spațiul rusesc, 

unde a devenit un adevărat fenomen, apoi în cel athonit, grecesc, georgian și chiar românesc. 

Această mobilitate spirituală atestă caracterul aproape universal, în spiritualitatea ortodoxă, al 

unei nevoințe ce transcende cultura locală și se înrădăcinează în realitatea tainică a Împărăției 

lui Dumnezeu. În Bizanț, nebunia pentru Hristos a reprezentat o reacție providențială la 

transformarea creștinismului în structură ideologică, la slăbirea rigorii ascetice, la 

desacralizarea vieții sociale dublată de formalismul eclesial, salos-ul bizantin refăcând printr-

un auto-sacrificiu asumat în vremuri de libertate religioasă condiția martirică pierdută. În Rusia, 

nebunia pentru Hristos a căpătat o dimensiune socială mai pronunțată, iurodivîi devenind 

apărători ai celor sărmani și mustrători ai nedreptății, asumându-și un rol de conștiință publică, 

rolul lor social și profetic fiind pregnant. În spațiul athonit nebunia pentru Hristos s-a 

circumscris tradiției și practicii isihaste, manifestându-se paradoxal, dar nu contradictoriu, în 

curente care formal sunt diametral opuse ca forme de exprimare ascetică, dar care în esența lor 

duhovnicească privesc același scop de refacere a chipului lui Dumnezeu din om. Spațiul grecesc 

contemporan confirmă dimensiunea providențială a acestei nevoințe care reprezintă glasul celui 

umil și părăsit în singurătatea cosmopolită a lumii moderne. Ecourile georgiene contemporane 

redefinesc condiția martirică prin curajul mărturisirii nebunului sfânt, iar spiritualitatea 

românească reconstituie în actualitate cele două forme de manifestare tradiționale ale nebuniei 

sfinte, dobândirea smereniei în cadrul monahal și dimensiunea socială și eclesială în mijlocul 

lumii. 

În mod simbolic, nebunii pentru Hristos au integrat trăsături ale celorlalte nevoințe 

extreme. Ca niște zăvorâți, și-au ascuns taina lăuntrică sub masca patimilor simulate. Ca niște 

stâlpnici, au dus o viață extrem de austeră, lipsiți de orice confort, trăind adesea în condiții de 

mizerie, marginalizați de comunitate și expuși batjocurii. Totuși, au mers mai departe: au asumat 

nu doar disprețul și marginalizarea socială, ci o veritabilă anihilare a demnității umane 

convenționale, cultivând umilința desăvârșită și slujirea jertfelnică a aproapelui. 

Deosebirea esențială constă însă în locul și modul de manifestare. Odată integrați în 

spațiul cetății, unde normele comunitare și bisericești erau mai rigide, comportamentul lor a 

devenit un real scandal duhovnicesc. Simulând nebunia, împătimirea sau chiar îndrăcirea, dar 



18 

 

în același timp chemând pe ceilalți la curăție, cumpătare și trezvie, aceștia au provocat nu doar 

confuzie, ci și o dilemă teologică profundă. Cum putea fi receptat îndemnul unui aparent 

dezechilibrat la o viață rațională și duhovnicească? Cum putea fi acceptată mustrarea venită de 

la un presupus împătimit sau îndrăcit? Aceste contradicții aparente nu pot fi înțelese decât prin 

prisma lucrării harului. Dincolo de comportamentul lor scandalos, contemporanii au recunoscut 

în nebunii pentru Hristos, chiar dacă nu de la început, semne clare ale prezenței dumnezeiești: 

harisme deosebite, care nu pot fi atribuite decât celor uniți cu Dumnezeu. Discernământul 

autentic s-a realizat prin evaluarea roadelor vieții lor, potrivit principiilor evanghelice. În cazul 

lor, acestea s-au manifestat nu doar în îndreptarea celor rătăciți, ci și în manifestări harismatice 

deosebite, prin daruri ca străvederea, proorocia, darul hristic al tămăduirii. 

Cercetarea a îndeplinit câteva obiective fundamentale: 

g) Construirea unei viziuni de ansamblu asupra nebuniei pentru Hristos, printr-o cercetare 

temeinică a surselor aghiografice, istorice și teologice, în tradiția ortodoxă; 

h) Investigarea modului în care această nevoință s-a manifestat în diferite contexte istorice 

și spirituale, precum lumea bizantină, tradiția rusă, spațiul athonit, grecesc, georgian și 

românesc; 

i) Realizarea unei paralele între nebunia pentru Hristos din perioada patristică și formele 

sale moderne sau contemporane, pentru a surprinde elementele de continuitate și 

transformare; 

j) Formularea unui cadru teologic coerent care să fundamenteze această formă de viețuire 

ca expresie legitimă a sfințeniei și ca răspuns profetic la crizele spirituale; 

k) O analiză critică și fenomenologică a criteriilor de autenticitate ale nebuniei pentru 

Hristos, în vederea delimitării clare față de formele false, patologice sau deviante; 

l) Depășirea unei abordări strict istorico-hagiografice, în favoarea unei înțelegeri teologice 

profunde, care să scoată la lumină semnificațiile duhovnicești ale acestei nevoințe în 

raport cu ethosul ortodox. 

În ceea ce privește verificarea premiselor cercetării în urma perspectivei atât 

aghiografice, cât mai ales a analizei teologice a fenomenului nebuniei pentru Hristos, s-a 

dovedit că acestea au fost în cea mai mare parte justificate și corecte, reținând aspecte 

fundamentale cum ar fi: 



19 

 

a) Nebunia pentru Hristos autentică nu este o opțiune individuală ascetică și 

neconvențională aleasă arbitrar; este o vocație în cadrul providențial al lucrării lui 

Dumnezeu în trupul eclesial și în cel social; 

b) Acest fenomen nu este exprimarea unei stări patologice sau iraționale ci este o cale 

aparte supra-rațională de mărturisire a paradoxurilor creștine; nu este pseudo-

spiritualitate ci mistică lucrătoare, manifestată excentric și provocator, dar proniator; 

c) Deși foarte critici față de relativismul vieții bisericești, nebunii pentru Hristos sunt 

mădulare vii ale Trupului lui Hristos, fără nici o tendință schismatică; mărturisirea lor e 

fundamentată pe adevărul de credință, chiar dacă exprimarea nu este pregnant cultică; 

d) Fenomenul nebuniei pentru Hristos s-a cristalizat și a cunoscut o dezvoltare 

semnificativă în contexte istorico-teologice marcate de crize sociale și spirituale și de 

pierderea ethosului martiric al Bisericii primare. Această formă extremă de asceză și 

mărturisire profetică a apărut ca răspuns la procesul de secularizare latentă a spațiului 

social și la diminuarea conștiinței eclesiale din societate privind vocația mărturisitoare 

a creștinului în lume; 

e) În plan eclesial, nebunia pentru Hristos a reprezentat o reacție harismatică la 

formalismul cultic și la relativizarea vieții spirituale comunitare. Acțiunile nebunilor 

pentru Hristos s-au constituit ca forme de protest duhovnicesc, întemeiate pe o angajare 

personală radicală în trăirea Evangheliei. Ei au propus o recuperare autentică a 

praxisului ascetic și euharistic, nu prin contestare exterioară, ci prin propria lor stare 

chenotică, chemând comunitatea la metanoia abia după ce ei înșiși au întrupat exigențele 

unei vieți în Hristos exprimată prin starea de nepătimire; 

Ca și contribuții originale, raportat în special la teologia românească, cercetarea 

prezentă aduce câteva elemente importante: 

g) Este primul studiu amplu și sistematic din teologia românească dedicat exclusiv 

fenomenului nebuniei pentru Hristos în spațiul ortodox; 

h) Propune, fără pretenții de exhaustivitate, o tipologie clară și riguroasă a nebuniei pentru 

Hristos, un set de criterii de validare a nevoinței, prin delimitarea formelor autentice de 

cele false sau patologice; 

i) Analizează comparativ, pe baza izvoarelor primare și secundare, manifestările acestui 

fenomen în lumea bizantină, în tradiția rusă, în spațiul athonit sau cel grecesc, în 

spiritulitatea georgiană și cea românească; 



20 

 

j) Cercetarea conține, printr-un capitol dedicat, prima analiză a manifestării nebuniei 

pentru Hristos în spiritualitatea românească, cu o privire comparativă față de celelalte 

areale spirituale ortodoxe; 

k) Aduce în atenție vieți de nebuni pentru Hristos contemporani, care nu sunt încă pe deplin 

integrați în discursul teologic; consemnează mărturii importante, culese personal, de 

manifestare a nebuniei pentru Hristos în spațiul românesc; 

l) Realizează o analiză teologică, într-un capitol distinct, a acestui fenomen, pe direcții 

principale: criterii de autenticitate, dimensiune eclesială și socială și manifestarea 

harismelor ca expresie a lucrării harului în viața acestor nevoitori. 

În urma cercetării se constată nevoia de aprofundare a anumitor aspecte relevante în 

analiza fenomenului nebuniei pentru Hristos pe care acest studiu le-a punctat doar tangențial, 

precum și posibilitatea deschiderii de direcții noi de cercetare: 

a) Explorarea dimensiunii terapeutice a nebuniei pentru Hristos în antropologia ortodoxă; 

o abordare care ar corela această formă de asceză neconvențională cu procesul de 

vindecare duhovnicească (terapie a patimilor) în cadrul teologiei ortodoxe ar fi un 

demers provocator și actual; 

b) Studiu asupra raportului dintre nebunia pentru Hristos și fenomenul excluziunii sociale; 

o analiză care să abordeze salia din perspectivă sociologică și teologică: modul în care 

acești sfinți se identificau cu proscrișii societății și modalitatea prin care îi restaurau 

duhovnicește în Hristos. 

c) Studiu sistematic asupra izvoarelor patristice și a gândirii teologice în ceea ce privește 

autenticitatea experiențelor religioase, cu exemplificare prin caracteristicile nebuniei 

pentru Hristos și deosebirea lor de formele de pseudo-mistică sau înșelare demonică; 

d) Evaluarea critică a reprezentărilor literare, iconografice și culturale ale nebuniei pentru 

Hristos; o abordare interdisciplinară teologie-cultură-artă ar face acest demers și mai 

complex; 

e) Studiul actualizării mesajului nebuniei pentru Hristos în contextul contemporan; în ce 

măsură această nevoință provocatoare pentru societate mai poate fi practicată în formele 

ei clasice de manifestare și care ar fi specificul ei astăzi; un studiu aplicat pe viața unui 

salos contemporan (de exemplu Gherontie cel nebun pentru Hristos din România) ar fi 

extrem de util. 



21 

 

Unul dintre obiectivele esențiale ale cercetării a fost să evidențieze actualitatea 

mesajului nebunilor pentru Hristos în lumea contemporană. Într-o epocă marcată de 

secularizare, relativism moral, individualism și uneori formalism religios, chemarea la 

autenticitate, lepădare de sine și iubire jertfelnică are o relevanță profetică. Nebunia pentru 

Hristos devine o oglindă care expune goliciunea unei religiozități pur exterioare și formalizate, 

lipsită de trăire duhovnicească. Mai mult, în societățile actuale unde discernământul 

duhovnicesc este adesea slăbit, iar confuziile între patologic și haric se înmulțesc, lucrarea de 

față atrage atenția asupra uriașei responsabilități a ierarhiei bisericești și a comunității eclesiale 

de a discerne vocațiile autentice și de a forma o dimensiune teologică integratoare asupra 

idealului sfințeniei. Astfel, se conturează o chemare implicită la revigorarea spirituală a vieții 

bisericești prin recuperarea sensului autentic al nebuniei pentru Hristos ca vocație profetică, 

chenotică și hristocentrică. 

Concluzionând, putem spune că nebunia pentru Hristos nu este un simplu act de 

excentricitate religioasă, ci o formă radicală, dar profundă, de iubire jertfelnică. Nebunii pentru 

Hristos nu argumentează, ci mărturisesc, nu se justifică, ci se jertfesc, nu conving prin 

raționamente, ci prin viața lor răstignită, asumată în deplină libertate interioară. Viața lor este o 

provocare adresată tuturor celor care reduc credința la conformism și formalism. Prin asumarea 

nebuniei, acești sfinți ai paradoxului creștin devin martori ai unei iubiri care nu se teme de 

disprețul lumii și nici de judecata ei. În acest sens, ei se înscriu în linia marilor mărturisitori ai 

sfințeniei, ca mărturii personale ale unei credințe care preferă să fie numită nebunie, dacă prin 

aceasta poate salva și transforma suflete. Ei devin întruchipări vii ale paradoxului evanghelic: 

slabi, dar tari, nebuni, dar înțelepți în Dumnezeu, sfidând logica lumii pentru a dezvălui 

adâncimea unei realități duhovnicești pe care rațiunea autonomă nu o poate pătrunde. Nu 

întâmplător, la începutul secolului XX, în plină prigoană bolșevică, un iurodivîi rus mărturisitor, 

Maxim nebunul, spunea: ,,Se spune că sunt nebun, dar pentru a trăi după Evanghelie azi, trebuie 

să fii nebun. Când pronunț numele lui Hristos cel Înviat, mă îmbăt de bucurie. Eu sunt Maxim 

nebunul și spun că fără această nebunie nu se poate primi împărăția lui Dumnezeu”3. 

Nebunii pentru Hristos se situează radical în opoziție față de valorile promovate de lume 

și de duhul ei. Într-o societate centrată pe cultivarea imaginii de sine, ei aleg în mod deliberat o 

degradare voită a aparenței personale, asumând disprețul și neînțelegerea celor din jur. Într-o 

 
3    Irina Goraïnoff, I pazzi in Cristo nella tradizione ortodossa, trad. M. Donadio, Editrice Ancora, Milano, 1988,    

   p. 188. 



22 

 

cultură a confortului și a comodității, ei îmbrățișează sărăcia extremă și o smerenie profundă 

dar activă, ca mod de viață. Într-o lume obsedată de conservarea propriei siguranțe și integrități, 

nebunii pentru Hristos se jertfesc pe ei înșiși în slujirea celorlalți, într-o dăruire necondiționată 

care își are izvorul în iubirea jertfelnică. Nebunia pentru Hristos este o mărturie vie a libertății 

întru Hristos, a harului care transformă rușinea în slavă și a smereniei care devine scară către 

sfințenie, relevând cuvintele Mântuitorului: ,,De aceea, după roadele lor îi veți cunoaște” (Matei 

7,20). În contextul spiritual ambiguu și secularizat actual, vocea nebunului pentru Hristos 

rămâne, paradoxal, una dintre cele mai clare chemări la autenticitate, pocăință și comuniune 

reală cu Hristos cel Răstignit și Înviat, exprimând într-un sens profund și simbolic, însăși 

condiția creștinului contemporan.  

 

BIBLIOGRAFIE 

 

1.  Izvoare: 

1.1. Biblice: 

1. Biblia sau Sfânta Scriptură, ediția sinodală, Editura Institutului Biblic și de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Române, București, 2018. 

2. Biblia sau Sfânta Scriptură, redactată și adnotată de † Bartolomeu Valeriu Anania, 

versiune diortosită după Septuaginta, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii 

Ortodoxe Române, București, 2001. 

3. Elliger, Karl, Rudolph, Wilhelm (eds.), Biblia Hebraica Stuttgartensia, V, Deutsche 

Bibelgesellschaft, Stuttgart,1997. 

4. Nestle, Erwin, Aland, Kurt (eds.), Novum Testamentum Graece, XXVIII, Deutsche 

Bibelgesellschaft, Stuttgart, 2012. 

5. Rahlfs, Alfred (ed.), Septuaginta. Id est Vetus Testamentum graece iuxta LXX, II, 

Deutsche Bibelgesellschaft, Stuttgart, 1979. 

 

1.2. Patristice: 

1. Atanasie cel Mare (Sfântul), Epistole. Viața Cuviosului Părintelui nostru Antonie. 

Scrieri. Partea a doua, în col. Părinți și Scriitori Bisericești, vol. XVI, traducere, 

https://en.wikipedia.org/wiki/Deutsche_Bibelgesellschaft
https://en.wikipedia.org/wiki/Deutsche_Bibelgesellschaft


23 

 

introducere și note de Dumitru Stăniloae, Editura Institutului Biblic și de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Române, București, București, 1988. 

2. Clement Alexandrinul (Sfântul), Stromatele. Scrieri. Partea a doua, în col. Părinți și 

Scriitori Bisericești, vol. V, traducere, cuvânt înainte, note și indici de Dumitru Fecioru, 

Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 1982. 

3. Diadoh al Foticeii (Sfântul), Cuvânt ascetic despre viața morală, despre cunoștință și 

despre dreapta socoteală duhovnicească, în Filocalia, vol. I, traducere, introducere și 

note de Dumitru Stăniloae, Editura Humanitas, Bucureşti, 2008. 

4. Dionisie Areopagitul, Opere complete, introducere, note și comentarii de Dumitru 

Stăniloae, Editura Paideia, București, 1996. 

5. Eftimie Zigabenul (Cuviosul), Nicodim Aghioritul (Sfântul), Psaltirea în tâlcuirea 

Sfinților Părinți, traducere, diortosire, revizuire după ediția grecească și note de Ștefan 

Voronca, Editura Egumenița, Galați, 2008. 

6. Eusebiu de Cezareea, Istoria bisericească. Martirii din Palestina. Scrieri. Partea întâi, 

în col. Părinți și Scriitori Bisericești, vol. XIII, traducere, studiu, note și comentarii de 

Teodor Bodogae, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

București, 1987.  

7. Evagrie, Istoria bisericească, traducere de Iosif Gheorghian, Tipografia Cărților 

Bisericești, București, 1889. 

8. Grigorie de Nyssa (Sfântul), Scrieri și tratate trinitare, traducere, introducere și note de 

Mihai Grigoraș, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

București, 2022. 

9. Grigorie Palama (Sfântul), Fecioara Maria și Petru Athonitul - prototipuri ale vieții 

isihaste și alte scrieri duhovnicești. Scrieri II, traducere și studiu introductiv de Ioan I. 

Ică jr., Editura Deisis, Sibiu, 2005. 

10. Grigorie Sinaitul (Sfântul), Despre amăgire, în Filocalia, vol. VII, traducere de Dumitru 

Stăniloae, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

Bucureşti, 1977. 

11. Ignatie Teoforul (Sfântul), Epistola către Efeseni. Scrierile Părinților Apostolici, în col. 

Părinți și Scriitori Bisericești, vol. I, traducere, note și indici de Dumitru Fecioru, Editura 

Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 1979. 



24 

 

12. Ignatie Teoforul (Sfântul), Către Magnezieni. Scrierile Părinților Apostolici, în col. 

Părinți și Scriitori Bisericești, vol. I, traducere, note și indici de Dumitru Fecioru, Editura 

Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 1979. 

13. Ioan Damaschin (Sfântul), Dogmatica, ediția a III-a, traducere de Dumitru Fecioru,   

Editura Scripta, București, 1993. 

14. Ioan Gură de Aur (Sfântul), Omilii la Matei. Scrieri. Partea a treia, în col. Părinți și 

Scriitori Bisericești, vol. XXIII, traducere, introducere, indici şi note de Dumitru Fecioru, 

Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1994. 

15. Ioan Hrisostom (Sfântul), Comentariile sau Explicarea Epistolei I către Corinteni, 

traducere de Theodosie Athanasiu, Atelierele grafice Socec, București, 1908. 

16. Ioan Scărarul (Sfântul), Scara Raiului, traducere, introducere, și note de † Nicolae 

Corneanu, Editura Amarcord, Timișoara, 1994. 

17. Ioan Scărarul (Sfântul), Scara, în Filocalia, vol. IX, traducere, introducere și note de 

Dumitru Stăniloae, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe 

Române, București, 1980. 

18. Isaac Sirul (Sfântul), Cuvinte despre sfintele nevoințe, în Filocalia, vol. X, traducere, 

introducere și note de Dumitru Stăniloae, Editura Humanitas, București, 2008. 

19. Isaac Sirul (Sfântul), Cuvinte către singuratici, partea a II-a, recent descoperită, ediția a 

II-a, studiu introductiv și traducere de Ioan I. Ică jr., Editura Deisis, Sibiu, 2007. 

20. Maxim Mărturisitorul (Sfântul), Răspunsuri către Talasie, în Filocalia, vol. III, traducere 

de Dumitru Stăniloae, Editura Harisma, Bucureşti, 1994. 

21. Nil Sorski, The complete writings, trad. George Maloney, Paulist Press, Mahwah, 2003. 

22.  Origen, Contra lui Celsus. Scrieri alese. Partea a treia, în col. Părinți și Scriitori 

bisericești, vol. IX, studiu introductiv, traducere și note de Teodor Bodogae, Editura 

Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 1992. 

23. Paladie, Istoria lausiacă (Lavsaiconul), traducere, introducere și note de Dumitru 

Stăniloae, Editura Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

București, 2007. 

24. Simeon Noul Teolog (Sfântul), Cateheze. Scrieri II, ediția a II-a, traducere și studiu 

introductiv de Ioan I. Ică jr., Editura Deisis, Sibiu, 2002. 



25 

 

25. Simeon Noul Teolog (Sfântul), Cele 225 de capete teologice și practice, în Filocalia, vol. 

VI, traducere, introducere și note de Dumitru Stăniloae, Editura Institutului Biblic și de 

Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 2011. 

26. Simeon Noul Teolog (Sfântul), Cuvântări morale, în Filocalia, vol. VI, traducere, 

introducere și note de Dumitru Stăniloae, Editura Institutului Biblic și de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Române, București, 2011. 

27.  Simeon Noul Teolog (Sfântul), Discursuri teologice și etice. Scrieri I, ediția a II-a   

revăzută, traducere de Ioan I. Ică jr., Editura Deisis, Sibiu, 2001. 

28. Simeon Noul Teolog (Sfântul), Imnele iubirii dumnezeiești, traducere, introducere și note 

de Dumitru Stăniloae, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe 

Române, București, 2017. 

29. Teofilact al Bulgariei (Sfântul), Tâlcuirea Epistolei întâi către Corinteni şi a Epistolei a 

doua către Corinteni, traducere de † Veniamin Costachi, ediţie îndreptată de Florin 

Stuparu, Editura Cartea Ortodoxă, Bucureşti, 2005. 

 

1.3  Aghiografice: 

1. Delehaye, Hippolyte (ed.), Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae, Société   

des Bollandistes, Bruxelles, 1902, ediție digitalizată. 

2.      Filothei Kokkinos (Sfântul), Viaţa Sfântului Sava Vatopedinul cel nebun pentru    

     Hristos, traducere de Ştefan Nuţescu, Editura Evanghelismos, Bucureşti, 2011. 

3.      Leontius de Neapolis, Ο Αγιος Συμεών ο δια Χριστόν Σαλός, în Patrologiae Cursus  

     Completus: Series Graeca, 93, 1670-1748.  

4.      Leontius de Neapolis, Vie de Symeon le fou et vie de Jean de Chypre, edition   

     commentée par A. J. Festugiere en collaboration avec Lennart Rydén, CNRS 

     Éditions, Paris, 1974.    

5. Nichifor, Βίος και πολιτεία τοῦ ὁσίου πατρὸς ἡμῶν Ἀνδρέου τοῦ διὰ Χριστὸν σαλού, 

            în Patrologiae Cursus Completus: Series Graeca, 111, 628 A-888 D.  

6. Nichifor, Viaţa Sfântului şi de Dumnezeu purtătorului părinte Andrei cel nebun 

            pentru Hristos, traducere de Constantin Fădur, Editura Stella Orientalis, Iași, 2014. 



26 

 

7. Nichita Stithatul, Viața Sfântului Simeon Noul Teolog, col. Spiritualitate creștină, 

            traducere de Ilie Iliescu, Editura Herald, București, 2004. 

8. Sullivan, Denis, Talbot, Alice-Mary, McGrath, Stamatina, The Life of Saint Basil  

the Younger, (Critical Edition), Dumbarton Oaks Studies, XLV, Washington D.C.,  

 2014.     

9.     Rydén, Lennart (ed.), The Life of St Andrew the Fool, Acta Uppsaliensis, Uppsala,   

          1995. 

10. Teodoret, episcopul Cirului (Fericitul), Viețile sfinților pustnici din Siria, traducere  

şi note de Adrian Tănăsescu-Vlad, Editura Institutului Biblic și de Misiune al  

Bisericii Ortodoxe Române, București, 2001. 

11.       ***, Sfântul Maxim Arzătorul de colibe isihast şi văzător cu Duhul din Sfântul  

      Munte,  traducere de Ioan I. Ică jr., Editura Deisis, Sibiu, 2004. 

12. ***, Sinaxarul mare al lunii Octombrie, traducere de Maria Magdalena Vrânceanu, 

 Editura Doxologia, Iași, 2005.   

13. ***, Synaxarion, The Lives o f the Saints of the Orthodox Curch, Makarios of 

            Simonos   Petra (ed.), trad. Maria Rule, Joanna Burton, vol. VI, Holy Convent of the 

            Annunciation of Our Lady, Ormilia (Chalkidiki), 2008.   

14.      ***, Patericul egiptean, Editura Episcopiei Ortodoxe Române Alba Iulia, Alba-Iuia,  

      1993. 

15.      ***, Pateric egyptean, Editura Sophia, București, 2011. 

16.      ***,  Patericul Lavrei Peșterilor de la Kiev, traducere de Nicușor Morlova, Editura   

       Egumenița, Galați, 2008. 

17.      ***,  Proloagele, vol. I și II, diortosite și îmbogățite de Benedict Ghiuș, Editura  

      Mitropoliei Olteniei, Craiova, 1991. 

18. ***, The Paterik of the Kievan Caves Monastery, trad. Muriel Heppell, Harvard   

            Ukrainian Research Institute, 1989. 

19. ***, Viața Sfântului Andrei cel nebun pentru Hristos, traducere de Ștefan Nuțescu,  



27 

 

Editura Evanghelismos, București, 2002. 

20. ***, Viața Sfântului Vasile cel Nou. Vămile văzduhului și vederea Înfricoșătoarei 

            Judecăți, traducere de Laura Enache, studiu introductiv de Petre Guran, ediție de  

            Dragoș Bahrim, col. Teologie bizantină 2, Editura Doxologia, Iași, 2020. 

21. ***, Viața Sfântului Nifon al Constanțianei, traducere de Parascheva Enache,  

introducere, note și indici de Dragoș Ifrim, Editura Doxologia, Iași, 2022. 

22. ***, Viețile sfinților pe luna august, ediție îngrijită de Ioanichie Bălan, Editura 

Episcopiei Romanului, 1998. 

23. ***, Viețile Sfinților pe luna ianuarie, ediția a II-a, vol. V, Editura Mănăstirea 

             Sihăstria, 2005. 

24. ***, Viețile sfinților pe luna iulie, ediția a III-a, vol. XI, Editura Mănăstirea Sihăstria,  

 2006. 

25. ***, Viețile sfinților pe luna mai, ediția a II-a, vol. IX, Editura Mănăstirea Sihăstria,  

 Vânători: Mănăstirea Sihăstria, 2005. 

26. ***, Viețile sfinților pe luna martie, ediția a II-a, vol. VII, Editura Mănăstirea  

 Sihăstria,     2006. 

27. ***, Viețile sfinților pe luna octombrie, ediția a II-a, vol. II, Editura Mănăstirea  

  Sihăstria, Vânători: Mănăstirea Sihăstria, 2005. 

28. ***, Viețile sfinților pe tot anul, Editura Cartea Ortodoxă, Alexandria, 2020. 

 

1.4.  Liturgice: 

1. Liturghier, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

București, 2012. 

2. Mineiul pe iulie, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

București, 2002. 

3. Mineiul pe mai, ediție a VI-a revizuită, Editura Institutului Biblic și de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Române, București, 2012. 



28 

 

4. Mineiul pe octombrie, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe 

Române, București, 2002. 

5. Penticostar, ediția a VI-a, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe 

Române , București, 1973. 

6. Triodul, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 

București, 2010. 

 

2. Dicționare, enciclopedii, manuale: 

1. Biderman, Hans, Dicționar de simboluri, vol. I și II, Editura Saeculum, București, 2002. 

2. Carrez, Maurice, Morel, Francois, Dicționar grec-român al Noului Testament, traducere 

de Gheorghe Badea, Societatea Biblică Interconfesională din România, București, 1999. 

3. Douglas, James Dixon, Dicționar Biblic, Editura Creștină, Oradea, 1995. 

4. Georgescu, Constantin, Manual de greacă biblică, Editura Nemira, București, 2011. 

5. Hastings, James (ed.), Encyclopedia of Religion and Ethics, VI, New York, 1913.  

6. Ionescu, Voichița, Dicționar Latin - Român, ediția a II-a, Editura Orizonturi, București, 

1992. 

7. Mircea, Ioan, Dicționar al Noului Testament, Editura Institutului Biblic şi de Misiune al 

Bisericii Ortodoxe Române, Bucureşti, 1984. 

8. Sillamy, Norbert, Dicționar de psihologie Larousse, traducere de Leonard Gavriliu, 

Editura Enciclopedică, București, 1998.  

9. Robinson, Edward, Greek and English Lexicon of New Testament, Longman, Brown, 

Green and Longmans, Londra, 1850, ediție digitalizată. 

10. ***, Dictionnaire de Spiritualité. Ascétique et mystique. Doctrine et histoire, tome V, 

Edition Beauchesne, Paris, 1965. 

11. ***, Dicționar explicativ al limbii române, ediția a II-a revăzută și adăugită, Academia 

Română, Institutul de Lingvistică, Editura Univers Enciclopedic Gold, București, 2009. 

12. ***, Noul Dicționar explicativ al limbii române, Editura Litera Internațional, București, 

2002. 

 



29 

 

3.  Lucrări în volum: 

1. Abrudan, Dumitru, Cărțile didactico-poetice, Editura Universității ,,Lucian Blaga”, 

Sibiu, 2001. 

2. Adam, Ionel D. (ed.), Ieroschimonahul Nil Dorobanțu, nebun pentru Hristos și flacără 

vie a monahismului secolului XX, Editura Babel, Bacău, 2015. 

3. Alexander, Paul J., The Byzantine Apocalyptic Tradition, University of California 

Press, Berkeley, Los Angeles, London, 1985. 

4. Αγγελίδη, Χριστίνα, Ὁ Βίος τοῦ ὁσίου Βασιλείου τοῦ Νέου, Πανεπιστήμιο Ιωαννίνων, 

Ιωάννινα, 1980. 

5. Ἄντρα, Νεκτάριος (Νααμάν), Δογμα και ηθοσ στουσ βιουσ των δια χριστον σαλων, (s.n.), 

Θεσσαλονικη, 2010. 

6. Apostolache, Ioniţă, Apologetica ortodoxă, mărturisire și apostolat, Editura Mitropoliei 

Olteniei, Craiova, 2017. 

7. Apostolache, Ioniță, Hristologie și mistică în teologia siriană, Editura Mitropoliei 

Olteniei, Craiova, 2014. 

8. Baconschi, Teodor, Râsul Patriarhilor. O antropologie a deriziunii în patristica 

răsăriteană, traducere de Dora Mezdrea, Editura Ratio et Revelatio, Oradea, 2019. 

9. Bălan, Ioanichie, Patericul românesc, ediția a IV-a, Editura Episcopiei Romanului, 

Roman, 2001. 

10. Bielawski, Maciej, Părintele Dumitru Stăniloae, o viziune filocalică despre lume, 

traducere și cuvânt înainte de Ioan I. Ică jr., Editura Deisis, Sibiu, 1998. 

11. Boca, Arsenie, Cuvinte vii, Editura Charisma, Deva, 2006. 

12. † Botoșăneanul, Calinic, Logica Trinității, Editura Gedo, Cluj Napoca, 2015. 

13. Bréhier, Louis, Civilizaţia bizantină, traducere de Nicolae Spincescu, Editura Ştiinţifică, 

Bucureşti, 1994. 

14. Brénon, Jean, Părinții pustiei, introducerea și comentariile traduse de Marinela Bojin, 

Editura Nemira, București, 2002. 

15. Breton, Stanislas, Le Verbe et la Croix, Desclée, Paris, 1981. 



30 

 

16. Brock, Sebastian P., Sfintele femei ale Orientului Sirian, traducere de Gheorghe 

Feodoroviciu, Editura Sophia, București, 2005. 

17. Brock, Sebastian P., Spirituality in the Syriac Tradition, St. Ephrem Ecumenical Research 

Institute (SEERI), Kottayam, India, 1989. 

18. Brown, Raymond, Introducere și comentariu la Sfânta Scriptură, traducere de Dumitru 

Groșan, Editura Galaxia Gutenberg, Târgu Lăpuș, 2010. 

19. Cartojan, Nicolae, Cărți populare în literatura românească, Editura Enciclopedică 

Română, București, 1974. 

20. Codrescu, Răzvan (ed.), Fiecare în rândul cetei sale, Editura Christiana, București, 2003. 

21. Chirilă, Ioan (coord.), Abrudan, Dumitru, Semen, Petre, Oancea, Constantin, Onișor, 

Remus, Basarab, Mircea, Introducere în Vechiul Testament, Editura Basilica, București, 

2018.  

22. † Ciobotea, Daniel, patriarhul Bisericii Ortodoxe Române, Teologie și spiritualitate, 

ediția a II-a, Editura Basilica, București, 2022.  

23. Crainic, Nichifor, Ortodoxie și etnocrație, Editura Albatros, București, 1997. 

24. Creangă, Ion, Amintiri din copilărie. Povești. Povestiri, Editura Humanitas, București, 

2013.  

25. De Gruyter, Walter (ed.), Nichita Choniates, Historia, New York, 1975. 

26. Delehaye, Hippolyte, Sfinții Stâlpnici, traducere de Sofia Dima, Editura Partener, Galați, 

2005. 

27. Diehl, Charles, Marile probleme ale istoriei bizantine, Editura pentru literatură, 

București, 1969. 

28. Drimba, Ovidiu, Istoria culturii şi civilizației, vol. II, Editura Științifică şi Enciclopedică, 

Bucureşti, 1987. 

29. Ducellier, Alain, Bizantinii - istorie şi cultură, traducere de Simona Nicolae, col. Annales, 

Editura Teora, Bucureşti, 1997. 

30. Eftimie Athonitul, Din tradiția ascetică și isihastă a Sfântului Munte, traducere de Ștefan 

Nuțescu, Editura Evanghelismos, București, 2016. 



31 

 

31. Eliade, Mircea, Memorii, ediţie îngrijită de Mircea Handoca, Editura Humanitas, 

Bucureşti, 1991. 

32. Eliade, Mircea, Sacrul și profanul, ed. a III-a, traducere de Brândușa Prelipceanu, Editura 

Humanitas, București, 2005. 

33. Enăchescu, Constantin, Fenomenologia nebuniei. Semnificația Alterității Persoanei ca 

negare de sine, ediția a II-a, Editura Paideia, București, 2004. 

34. Enăchescu, Constantin, Homo demens, o redefinire a nebuniei, Editura Polirom, Iași, 

2008. 

35. Evdokimov, Michel, Pelerini ruși și vagabonzi mistici, Editura Pandora, Târgoviște, 

1999. 

36. Evdokimov, Paul, Hristos în gândirea rusă, traducere de Ion Buga, Editura Symbol, 

Bucureşti, 2001. 

37. Evdokimov, Paul, Iubirea nebună a lui Dumnezeu, traducere, prefață și note de Teodor 

Baconsky, Editura Anastasia, București, 1993. 

38. Evdokimov, Paul, Vârstele vieții spirituale, traducere de Ioan Buga, Editura Sophia, 

București, 2019. 

39. Федотов, Г. П, Святые Древней Руси, сост., примеч., вступ. ст.: С. С. Бычков, 

Мартис ,,SAM and SAM”, Москва, 2000. 

40. Fedotov, George P., The Russian Religious Mind, Cambridge, Massachusetts, 1946. 

41. Felea, Ilarion Virgil, Religia culturii, Editura Episcopiei Ortodoxe Române Arad, Arad, 

1994. 

42. Floca, Ioan, Canoanele Bisericii Ortodoxe, note și comentarii, ediția a III-a, Sibiu, 2005. 

43. Flecther, Giles, Of the Russe Commonwealth, 1591, Harvard Press University, 2013 

(facsimil edition). 

44. Florovsky, George, Ways of Russian Theology, Part One, col. Works of Georges 

Florovsky, vol. V, Nordland Publishing Company, Massachusets, 1979. 

45. Foucault, Michel, Istoria nebuniei în epoca clasică, ediția a II-a, traducere de Mircea 

Vasilescu, Editura Humanitas, București, 2005. 



32 

 

46. Gilson, Étienne, Filosofia în Evul Mediu, de la începuturile patristice până la începutul 

secolului al XIV- lea, traducere de Ileana Stănescu, Editura Trei, București, 2022. 

47. Golitzin, Alexander, Mistagogia, experiența lui Dumnezeu în ortodoxie, traducere de 

Ioan I. Ică jr., Editura Deisis, Sibiu, 1998. 

48. Gondikakis, Vasilios, Intrarea în împărăție sau modul liturgic, ed. a II-a adăugită, 

traducere de Ioan Ică, Editura Deisis, Sibiu, 2007. 

49. Goraïnoff, Irina, Les fols en Christ dans la tradition orthodoxe, Desclée de Brouwer, 

Paris, 1983. 

50. Goraïnoff, Irina, I pazzi in Cristo nella tradizione ortodossa, trad. M. Donadio, Editrice 

Ancora, Milano, 1988. 

51. Gorainova, Irina, Viața și profețiile Sfântului Serafim de Sarov, traducere de Maria 

Mihărtescu, Editura Andreas, București, 2013. 

52. Timothy E. Gregory, O istorie a Bizanțului, traducere de Cornelia Dumitru, Editura 

Polirom, Iași, 2013. 

53. Hagman, Patrik, The ascetism of Isaac of Nineveth, Oxford Univercity Press, New York, 

2010. 

54. Haldon, John F., Byzantium in the Seventh Century, Cambridge University Press, 

Cambridge, 1990. 

55. Harakas, Stanley, Health and Medicine in the Eastern Orthodox Tradition, The Crossroad 

Publishing Company, New York, 1990. 

56. Henne, Philippe, Sfântul Ilarie de Poitiers. O introducere, traducere de Diana-Modesta 

Isopescu, Editura Doxologia, Iași, 2017. 

57. † Hierotheos, mitropolit de Nafpaktos, Persoana în tradiţia ortodoxă, traducere de Paul 

Bălan, Editura Bunavestire, Bacău, 2002. 

58. Hofstra, Jan, Leontius von Neapolis und Symeon der Heilige Narr, Vergal Karmel 

Drachten, Herenveen, 2008. 

59. Hollingsworth, Paul, The Hagiography of Kievan Rus’, Harvard Library of Early 

Ukrainian Literature, Cambridge, MA, 1992. 

60. Hunt, Priscilla, Kobets, Svitlana (eds.), Holy foolishness in Russia: New perspectives, 

Slavica Publishers, Indiana University, Bloomington, Canada, 2011. 



33 

 

61. Ică jr., Ioan I., Viața Sfântului Grigorie Decapolitul, dosar hagiografic, Editura Deisis, 

Sibiu, 2017. 

62. † Ierótheos, mitropolit al Nafpaktosului, Vremea lucrării. Chipul lăuntric al Tradiției 

ortodoxe: teologie și viață, traducere de Teofan Munteanu, Editura Sophia, București, 

2004. 

63. Ilie, Cleopa, Neștiutele judecăți ale lui Dumnezeu, Editura Anestis, București, 2004. 

64. Iorga, Nicolae, Bizanț după Bizanț, Editura Enciclopedică Română, București, 1972. 

65. Iorga, Nicolae, Istoria vieții bizantine, Imperiul și civilizația după izvoare, traducere de 

Maria Holban, Editura Enciclopedică Română, București, 1974. 

66. Iorga, Nicolae, Pagini alese, vol. I, Editura pentru Literatură, București, 1965. 

67. Isaac, Viața Cuviosului Paisie Aghioritul, traducere de Ștefan Nuțescu, Editura 

Evanghelismos, București, 2005. 

68. Ivanov, Sergey A., Holy Fools in Byzantium and Beyond, trad. Simon Franklin, Oxford 

University Press, Oxford, 2006. 

69. Ivanov, Serghei A., Sfinții nebuni întru Hristos, o perspectivă istorică, traducere și note 

suplimentare de Dorin Garofeanu, Editura Doxologia, Iași, 2019. 

70. Καζαντζογλου, Σοφια, Η αναγνωριση νεων αγιων επι τησ πατριαρχιασ του οικουμενικου 

πατριαρχη Κ.Κ. Βαρθολομαιου, Θεσσαλονίκη, 2016. 

71. Kologrivof, Ivan, Essai sur la sainteté en Russie, Beyaert, Bruges, 1953. 

72. Kornarakis, Ioannis K., Tarso cea nebună pentru Hristos, traducere de Cristian Spătărelu, 

Editura Cartea Ortodoxă, Editura Egumenița, Galați, 2008. 

73. Kovalevsky, Ioan, Fericiții nebuni pentru Hristos, traducere de Boris Buzilă, Editura 

Anastasia, București, 1997. 

74. Kotsanis, Ioannikios, Patericul atonit, traducere de Anca Dobrin și Maria Ciobanu, 

Editura Bunavestire, Bacău, 2000. 

75. Krueger, Derek, Symeon the Holy Fool: Leontius’s Life and the Late Antique City, 

University of California Press, 1996. 

76. Kyrris, Costas, History of Cyprus: With an Introduction to the Geography of Cyprus, 

Nicosia, 1985. 



34 

 

77. Кузнецов, Алексий, Юродство и столпничество: Религиозно психологическое 

исследование, С.-Петербург: изд. типографии В.Д. Смирнова, 1913. 

78. Larchet, Jean-Claude, Ce este teologia? Noțiuni de metodologie în practica și în predarea 

Teologiei Ortodoxe, traducere de Ciprian Costin Apintilesei, Editura Basilica, București, 

2021. 

79. Larchet, Jean-Claude, Sfântul Gavriil Georgianul cel nebun pentru Hristos, traducere de 

Marinela Bojin, Editura Sophia, București, 2016. 

80. Larchet, Jean-Claude, Terapeutica bolilor mintale, Experiența creștinismului răsăritean 

al primelor veacuri, traducere de Marinela Bojin, Editura Sofia, București, 2008. 

81. Лихачев, Дмитрий Сергеевич, Русская культура, Издательство Иллюминатор, 

Mосква, 2000. 

82. Le Masters, Philip, Credința uitată. Vechi adevăruri din Răsăritul creștin pentru creștinii 

contemporani, traducere de Mădălin Enciu, Editura Doxologia, Iași, 2016. 

83. Longworth, Philip, Crearea Europei de Est. De la preistorie la postcomunism, traducere 

de Eugen Stancu, Editura Curtea-Veche, Bucureşti, 2002. 

84. Lossky, Vladimir, Teologia mistică a Bisericii de Răsărit, traducere de Vasile Răducă, 

Editura Humanitas, București, 2005. 

85. Macarie de la Simonos Petra, Sinaxarul. Viețile Sfinților, vol. VI, traducere de Sofronia, 

Monica Florea, Elena Soare, Editura Apostolia, 2013. 

86. Mada, Teofan, Homo seculus, Antrolopogia filosofică a religiei, Editura Agnos, Sibiu, 

2008. 

87. Makris, Dionysios A., Iannis - cel nebun pentru Hristos, vol. I și II, traducere de Gabriel 

Mândrilă, Editura Sophia, București, 2021 și 2022. 

88. Matsoukas, Nikolaos A, Istoria filosofiei bizantine, traducere de Constantin Coman şi 

Nicuşor Deciu, Editura Bizantină, Bucureşti, 2011. 

89. Mazela, David, The making of modern cinism, University of Virginia Press, 

Charlottesville, 2007. 

90. Meyendorff, John, Teologia bizantină, traducere de Alexandru Stan, Editura Institutului 

Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 1996. 



35 

 

91. Miller, Timothy S., The Birth of the Hospital in the Byzantine Empire, John Hopkins 

University Press, Baltimore, 1985. 

92. † Mladin, Nicolae, Asceza și mistica paulină, Editura Deisis, Sibiu, 1996. 

93. Mșvenieradze, Eufimia, Coroana Starețului. Viața și minunile Sfântului Gavriil 

Georgianul, mărturisitor și nebun pentru Hristos, traducere de Mihail Damașcan, Editura 

Predania, București, 2017. 

94. Mocanu, Mihai, Pe urmele arhimandritului Isaia Teodorescu (Popa Duhu), învățătorul 

lui Ion Creangă, Editura Golia, Iași, 2005. 

95. Мотеюнайте, Илона Витаутасовна, Восприятие юродства русской литературой 

XIX-XX веков, Псков, 2006. 

96. Münch, Christian, In Christo närrisches Russland, Zur Deutung und Bedeutung des 

,,jurodstvo” im kulturellen und sozialen Kontext des Zarenreiches, Vandenhoeck & 

Ruprecht, Bristol, 2017. 

97. Murav, Harriet, Holly Foolishness: Dostoevskyʼs Nove and the Poetics of Cultural 

Critique, Stanford University Press, Stanford, 1992. 

98. Murray, Sarra, A Study of the Life Andreas, the Fool for the Sake of Christ, Berna, Leipzig, 

1910. 

99. Navia, Luis E., Classical Cynism: a critical study, Greenword Press, Westport, 1996. 

100. Недоспасова, Татьяна, Русское юродство XI-XVI веков, Москва, 1997. 

101. Negruzzi, Constantin (Costache), Negru pe alb, Editura Litera, Internațional, București - 

Chișinău, 1996. 

102. Nilus, Serghei, Fericiții nebuni pentru Hristos. Părintele Teofilact Avdeev și Serafim 

ieroschimonahul, ediția a II-a, traducere de Boris Buzilă, Editura Sophia, Editura Siluana, 

București, 2020. 

103. Noica, Rafail, Cultura Duhului, Editura Reîntregirea, Alba-Iulia, 2002. 

104. Николаевич, Власов Андрей, Повесть о житии Прокопия Устюжского в поздней 

совернорусской традиции, Устные и письменные традиции в духовной культуре 

Севера: межвуз. сб. науч. Тр, отв. ред. Г. М. Прохоров, Сыктывкар: СГУ, 1989. 

105. Obolenski, Dmitri, Un commonwealth medieval: Bizanţul. Europa de Răsărit (500-

1453), Editura Corint, Bucureşti, 2002. 



36 

 

106. Olteanu, Antoaneta, Miturile Rusiei clasice, Editura Paideia, București, 2015. 

107. Oprea, N. Ion, Lumânărică, Sfântul de la Tutova şi epoca în care a trăit, Editura P.I.M., 

Iași, 2009. 

108. Opriș, Dorin, Opriș, Monica (eds.), Cuviosul Gherontie cel nebun pentru Hristos, Editura 

Episcopiei Devei și Hunedoarei, vol. I-VI, Deva, 2019-2023. 

109. Paisie Aghioritul (Cuviosul), Părinți aghioriți. Flori din grădina Maicii Domnului, 

traducere de Ștefan Nuțescu, Editura Evanghelismos, București, 2004. 

110. Panaitescu, Petre P., Introducere la istoria culturii românești, Editura Științifică, 

București, 1969. 

111. Paul din Alep, Jurnal de călătorie în Moldova si Valahia, traducere și ediție adnotată de 

Ioana Feodorov, Editura Istros, 2014. 

112. Păcurariu, Mircea, Istoria Bisericii Ortodoxe Române, ediția a II-a, vol. I, Editura 

Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 1991. 

113. Πετρίδησ, Ικαρος, Έμπαιζοντες, Ἡμεῖς μωροί διά Χριστόν, Μορφη Εκδοτικη, Αθήνα, 

2008. 

114. Piscupescu, Ecaterina, Literatura slavă din Principatele Române în veacul al XV-lea, 

Imprimeria Națională, București, 1939. 

115. Platon, Legile, traducere de E. Bezdechi, Editura Iri, București, 1995. 

116. † Plămădeală, Mitropolit Antonie, Tradiție și libertate în spiritualitatea ortodoxă, ediția 

a II-a revăzută, Editura Sophia, București, 2010. 

117. Popoiu, Ioan Dumitru, Nebuni pentru Krishna și nebuni pentru Hristos, o fenomenologie 

a formelor de devoțiune extremă, Editura Doxologia, Iași, 2020. 

118. † Popovici, Iustin (Sfântul), Dogmatica Bisericii Ortodoxe, traducere de Zarko 

Markovski, Editura Doxologia, Iași, 2017. 

119. † Puhalo, Lazăr (ed.), God’s fools, The lives of the holy ,,Fools for Christ”, trad. † 

Varlaam Novakshonoff, Sinaxis Press (The canadian orthodox publishing house), 

Dewdney, Canada, 2017. 

120. † Puhalo, Lazăr, Sufletul, trupul și moartea, traducere de Virgil Baidoc, Editura Eikon, 

Cluj, 2005. 

https://www.politeianet.gr/ekdotis/morfi-ekdotiki-3327


37 

 

121. Riasanovsky, Nicholas V., O istorie a Rusiei, traducere de Areta Voroniuc, note și postfață 

de Mihai Cojocariu, Editura Institutul European, Iași, 2001. 

122. Rose, Serafim, Scrieri, traducere de Dana Cocărgeanu, Editura Sophia, București, 2009. 

123. Rose, Serafim, Sufletul după moarte, ediție de Teodosie Paraschiv, traducere de Grația 

Lungu, Editura Episcopiei Romanului și Hușilor, Roman, 1994. 

124. Ростовского, Димитрия, Четьих-Миней святого, 12 книг, Ковчег, Москва, 2010. 

125. Rotman, Youval, Insanity and Sanctity in Byzantium: The Ambiguity of Religious 

Experience, Harvard University Press, Cambridge, MA, and London, 2016. 

126. Розанов, С., Жития преподобного Авраамия Смоленского и службы ему, Омега-Л, 

Москва, 2022. 

127. Runciman, Steve, Civilizația bizantină, ediția a II-a revizuită, traducere și note de Damian 

Anfile, Editura Basilica, București, 2023. 

128. Rydén, Lennart (ed.), Das Leben des heiligen Narren Symeon von Leontios von Neapolis, 

Almquist, Wiksell, Uppsala, 1963. 

129. Savin, Ioan Gh., Mistica și ascetica ortodoxă, Sibiu, 1996. 

130. Saward, John, Perfect Fools. Folly for Christ s Sake in Catholic and Orthodox 

Spirituality, Oxford University Press, Oxford, 1980. 

131. Schmemann, Alexander, O istorie a Bisericii de Răsărit, traducere de Vasile Gavrilă, 

Editura Sophia, București, 2016. 

132. Scull, Andrew, O istorie culturală a nebuniei, traducere de Ancaona Mândrilă-Sonetto, 

Editura Polirom, Iași, 2017. 

133. Semen, Petre, Melniciuc - Puică, Ilie, Așteptând mântuirea, Editura Trinitas, Iași, 1999. 

134. Soljenițîn, Alexander, Rusia sub avalanșă, traducere de Inna Cristea, Editura Humanitas, 

București, 2000. 

135. Soloviov, Vladimir, Fundamentele spirituale ale vieții, studiu introductiv și traducere de 

Ioan I. Ică jr., Editura Deisis, Alba Iulia, 1994. 

136. Špidlík, Tomáš, Mari mistici ruși, traducere de Nicolae D. Necula, Editura Episcopiei  

  Dunării de Jos, Galați, 1997. 

137. Špidlík, Tomáš, Spiritualitatea Răsăritului creștin, Monahismul, vol. III, traducere de  



38 

 

  Ioan I. Ică jr., Deisis, Sibiu, 2000. 

138. Špidlík, Tomáš, Spiritualitatea Răsăritului creștin, Omul și destinul său în filozofia 

religioasă rusă, vol. IV., traducere de Maria Cornelia Ică jr., studiu introductiv și postfață 

Ioan I. Ică jr., Editura Deisis, Sibiu, 2002. 

139. Stan, Gabriel Andrei, Nebunia în cultura rusă: istoria unei idei-cameleon. Secolul al 

XVIII-lea - prima jumătate a secolului al XIX-lea, Editura Paralela 45, Pitești, 2019. 

140. Stăniloae, Dumitru, Ascetica și mistica Bisericii Ortodoxe, Editura Institutului Biblic și 

de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 2002. 

141. Stăniloae, Dumitru, Ortodoxie și românism, Mănăstirea Putna, 1992. 

142. Stăniloae, Dumitru, Reflexii despre spiritualitatea poporului român, Editura Elion, 

București, 2004. 

143. Stăniloae, Dumitru, Spiritualitate și comuniune în Liturghia Ortodoxă, Editura 

Institutului Biblic si de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 2004. 

144. Stăniloae, Dumitru, Teologia Dogmatică Ortodoxă, ediția a V-a, Editura Basilica, 

București, 2018. 

145. Steinhardt, Nicolae, Dăruind vei Dobândi. Cuvinte de credință, Editura Polirom, 

Mănăstirea Rohia, 2008. 

146. Steinhardt, Nicolae, Jurnalul fericirii, Editura Mănăstirii Rohia, 2005. 

147. Ștrempel, Gabriel, Moisil, Florica, Stoianovici, L., Catalogul manuscriselor românești 

(1062 – 1380), vol. IV, Editura Academiei, București, 1967. 

148. Szasz, Thomas, The Myt of Mental Illness, Harper and Row, New-York, 1965. 

149. Tănase, Petroniu, Chemarea Sfintei Ortodoxii, Editura Bizantină, București, 2006. 

150. Telea, Marius, Spiritualitatea Bizanțului (suport de curs), Universitatea ,,1 Decembrie 

1918” Alba-Iulia, Facultatea de Teologie Ortodoxă, 2008. 

151. Thompson, Ewa Majewska, Understanding Russia: The Holy Fool in Russian Culture, 

University Press of America, Minesssota, 1987. 

152. Thompson, Francis J., The Reception of Byzantine Culture in Medieval Russia, VT: 

Ashgate Publishing, Brookfield, 1999. 



39 

 

153. Τσάμη, Δημητρίου (ed.), Φιλοθέου Κοκκίνου, Βίος άγίου Σάββα του Νέου, Θεσσαλονίκη, 

1983. 

154. Velculescu, Cătălina, Nebuni întru Hristos. Viața Sfântului Andrei Salos în vechile 

manuscrise și tipărituri românești, Editura Paideia, București, 2007. 

155. Velculescu, Cătălina, Proloage. Fiziolog. Alexandria. Cosmografii, Editura Școala 

Agatonia, Piscu, 2018. 

156. † Vlachos, Hierotheos, Predici la marile sărbători, traducere de Daniela Filioreanu, 

Editura Egumenița, Galați, 2004. 

157. † Vlachos, Hierotheos, Psihoterapia ortodoxă, traducere de Irina Luminița Niculescu, 

Editura Învierea, Timișoara, 1998. 

158. Vlad, Maxim, Priveliștea lumii. Stâlpnicii în spiritualitatea monahală. O introducere, 

Editura Platytera, București, 2007. 

159. Vlad, Vasile, Asumarea (post) modernității, o perspectivă teologică asupra istoriei, 

Editura Universității ,,Aurel Vlaicu” Arad, Arad, 2010. 

160. Yannaras, Christos, Abecedar al credinţei, traducere de Constantin Coman, Editura 

Bizantină, Bucureşti, 2007. 

161. Yannaras, Christos, Libertatea moralei, traducere de Mihai Cantuniari, Editura Anastasia, 

București, 2004. 

162. Yannaras, Christos, Ortodoxie și Occident, text îngrijit de Iulian Nistea, Editura 

Bizantină, București, 1995. 

163. Znosko, Vladimir, Sfântul Teofil cel nebun pentru Hristos, Editura Egumenița, Bacău, 

2019. 

164. ***, Cele mai vechi cărți populare în literatura română, vol. IX, studiu filologic, studiu 

lingvistic, ediție de glosar de Maria Stanciu-Istrate, București, 2004. 

165. ***, Cuvioasa Pelaghia Ivanovna cea nebună pentru Hristos, Editura Cartea ortodoxă și 

Egumenița, 2011.  

166. ***, Despre rugăciune şi trezvie în învăţăturile Sfinţilor Părinţi, traducere de Cristea 

Florentina, Editura Egumeniţa, Galați, 2007. 

167. ***, Fericita Pelaghia, ucenica Sfântului Serafim de Sarov. Viaţa unei sfinte nebune 

pentru Hristos, traducere de Gheorghiță Ciocioi, Editura Sophia, București, 2011.  



40 

 

168. ***, Noul Mucenic Alexei din Elnat, cel nebun întru dragostea lui Hristos, traducere de 

Dragoș Dâscă, Editura Doxologia, Iași, 2005. 

169. ***, Pateric despre visuri și vedenii, traducere de Cristian Spătărelu, Editura Bunavestire, 

Bacău, 2002. 

170. ***, Părintele Petroniu de la Prodromu, ediție îngrijită de preotul Constantin Coman și 

Costion Nicolescu, Editura Bizantină, București, 2015. 

171. ***, Sfânta Xenia, cea smerită și nebună pentru Hristos, traducere de Elena Crăciun, 

Editura Bunavestire, Bacău, 2017. 

172. ***, Sfinte și nevoitoare de la Diveevo. Sfânta Pașa din Sarov, traducere de Gheorghiță 

Ciocioi, Editura Sophia, București, 2014. 

173. ***, Sfinții Părinți despre ieșirea sufletului. Antologie de texte, ediție îngrijită de Dragoș 

Ifrim, traducere de Parascheva Enache, Editura Doxologia, Iași, 2021. 

174. ***, The Departure of the Soul According to the Teaching of the Orthodox Church. A 

Patristic Anthology, St. Anthony’s Greek Orthodox Monastery, 2017. 

175. ***, Viața și acatistul Cuviosului Gherontie, cel nebun pentru Hristos (1934-2018), 

Fundația ,,Cuviosul Gherontie de la Tismana”, 2018. 

176. ***, Viața și minunile fericitei Eufrosina, cea nebună pentru Hristos, traducere de 

Florentina Cristea, Editura Egumenița, Galați, 2021. 

 

4. Studii și articole (în reviste și volume colective): 

1. Aerthayil, James, ,,Mysticism in Syrian Tradition”, în The Harp, London, VIII-IX (1995-

1996), nr. 9, pp. 229-251. 

2. Bahrim, Dragoș, ,,Viața Sfântului Nifon al Constanțianei, vederea Înfricoșatei Judecăți”, 

în Teologie și viață, SN, Iași, anul XXX (2020), nr. 9-12, pp. 204-232. 

3. Banu, Emanuel, Lucrarea Sfântului Duh în opera Sfântului Simeon Noul Teolog, în Studii 

Teologice, București, XXXII (1980), nr. 1-2, pp. 81-94. 

4. Behr - Sigel, Élisabeth, ,,Les «fous pour le Christ» et la «sainteté laïque» dans l’ancienne 

Russie”, în Irénikon, Paris, XV (1939), pp. 554-565. 



41 

 

5. Bera, Olimpia, ,,Fețe ale alterității. Nebunie și psihopatologie în artă”, în Irregular, Cluj-

Napoca, I (2016), pp. 71-90. 

6. Bichir, Florian, ,,Mitul veșnic al panslavismului: a treia Romă”, în Polis, Iași, SN, vol. 

VI (2018), nr. 2, pp. 231-250. 

7. Bobână, Gheorghe, ,,Mircea Vulcănescu. O analiză fenomenologică a Dimensiunii 

românești a existenței”, în Revista Filosofie, Chișinău, II (2015), pp. 249-260. 

8. Boldişor, Adrian, ,,Cultura şi spiritualitatea românească între Orient şi Occident în 

viziunea Pr. Dumitru Stăniloae”, în Nicolae Răzvan Stan, Lucian Dindirică (coord.), 

Părintele profesor Dumitru Stăniloae sau consonanța dintre dogmă, spiritualitate şi 

Liturghie, Editura Cetatea de Scaun și Editura Mitropolia Olteniei, Craiova, 2015, pp. 

344-378. 

9. Brock, Sebastian, ,,The Importance and Potential of SEERI (St. Ephrem Ecumenical 

Research Institute) in an International Context”, în The Harp, Kottayam, X (1997), n. 1-

2, pp. 45-56. 

10. Capri, Serena, ,,La santa follia: Saloi, jurodivye Christa radi, e san Francesco dʼAssisi”, 

în Miscellanea Francescana, Rivista di Scienze Teologiche e Studi Francescani, Roma, 

I-II (2016), pp.76-109. 

11. Carile, Antonio, ,,Byzantine Political Ideology and the Rusʼ in the Tenth-Twelfth 

Centuries”, în Harvard Ukrainian Studies, Cambridge, Massachusetts, XII-XIII 

(1988/1989), pp. 400-414. 

12. Cavallero, Pablo A., ,,Griego bizantino en la Vida de Simeón, de Leoncio de Neápolis”, 

în Erytheia, Logroño. Rioja, XXIX (2008), pp. 7-28. 

13. Cesaretti, Paolo, ,,The life of St Andrew the Fool by Lennart Rydén: vingt ans après”, în 

Scandinavian journal of Byzantine and modern Greek studies, Lund, II (2016), nr. 201, 

pp. 31-53. 

14. Chițulescu, Policarp, ,,Un manuscris necunoscut copiat la porunca lui Iliaș, voievodul 

Moldovlahiei”, în Analele Putnei, Mănăstirea Putna, IX (2013), nr. 2, pp. 133-140. 

15. Corbu, Agapie, „Cuvântul înțelepciunii şi cuvântul cunoștinței (I Cor 12, 8) – despre 

teologia duhovnicească şi cea discursivă”, în Altarul Banatului, SN, Timișoara, XI 

(2000), nr. 4-6, pp. 21-30. 



42 

 

16. Cuțaru, Caius, ,,Eliadian Reflections on the Spirituality of the Romanian People”, în 

Teologia, Arad, anul XXIII (2019), nr. 2, pp. 42-57. 

17.  Delehaye, Hyppolite, ,,La fiction du témoin bien informé. Les passions des martyrs et 

les genres littéraires”, în Subsidia Hagiographica, Bruxelles, XIII (1966), Société des 

Bollandistes, pp. 181-198. 

18. Déroche, Vincent, ,,Études sur Léontios de Néapolis”, în Acta Universitatis Upsaliensis, 

Studia Byzantina Upsaliensia, Uppsala, I (1995), pp. 167–180. 

19. Dragnev, Emil, ,,Literatura profetico ‐ eshatologică bizantină în Ţările Române (sec. XV 

‐ XVI). Note preliminare”, în Șipoș, Sorin, Cepraga, Dan Octavian, Gumenâi, Ion 

(coord.), Tradiții istorice românești și perspective europene, in honorem Academician 

Ioan - Aurel Pop, Editura Universităţii din Oradea, Editura Universității de Stat din 

Moldova, Oradea - Chișinău, 2015, pp. 161-188. 

20. Enăchescu, Liliana, ,,Evoluția istorică a ideilor despre nebunie”, în Noema, București, 

anul XVI (2017), pp. 30-42. 

21. Filipaș, Titus, ,,Popa Duhu în lumina documentelor”, în Timpul, Iași, (2006), nr. 7-8, pp. 

8-9. 

22. Grosdidier de Matons, José, ,,Les thèmes d édification dans la Vie dʹ André Salos”, în 

Travaux et Mémoires, Paris, IV (1970), pp. 277-328. 

23. Hinterberg, Martin, „The Byzantine Hagiographer and his Text”, în Stephanos 

Efthymiadis (ed.), The Ashgate Research Companion to Byzantine Hagiography, vol. I, 

Genres and Contexts, Farnham: Ashgate, 2014.  

24. Hunt, Priscilla, ,,The Fool and the King: The Vita of Andrew of Constantinople and 

Russian Urban Holy Foolishness”, în Hunt, Priscilla, Kobets, Svitlana (eds.), Holy 

Foolishness in Russia: New perspectives, Slavica Publishers, Indiana University, 

Bloomington, 2011, pp. 149-225. 

25. Hunt, Priscilla, ,,Holy Foolishness as a Key to Russian Culture”, în Hunt, Priscilla, 

Kobets, Svitlana (eds.), Holy Foolishness in Russia: New perspectives, Slavica 

Publishers, Indiana University, Bloomington, 2011, pp. 1-15. 

26. Ivanov, Sergey, ,,St. Paul the Corinthian, Holy Fool”, în Kountura-Galake, Elisabeth 

(ed.), The Heroes of the Orthodox Curch: The Saints, Atena, 2004, pp. 39-46. 



43 

 

27. Jinga, Constantin, ,,Calea celui nebun este dreaptă în ochii Lui...(Pilde 12,15)”, în Altarul 

Banatului, SN, Timișoara, anul XIV (2003), nr. 7-9, pp. 54-63. 

28. Kobets, Svitlana, ,,From the Tabennisi nunnery to Pussy Riot: female holy fools in 

Byzantium and Russia”, în Canadian Slavonic Papers, Revue Canadienne des Slavistes, 

Montreal, LX (2018), pp. 87-107. 

29. Kobets, Svitlana, ,,Lice in the Iron Cap: Holy Foolishness in Perspective”, în Hunt, 

Priscilla, Kobets, Svitlana (eds.), Holy Foolishness in Russia: New perspectives, Slavica 

Publishers, Indiana University, Bloomington, 2011, pp. 15-40. 

30. Kobets, Svitlana, ,,Folly, Foolishness, Foolery”, Review of Sergey A. Ivanov, Holy Fools 

in Byzantium and Beyond, în Canadian Slavonic Papers, Montreal, LVI (2008), nr. 3-4, 

pp. 491-497. 

31. Kobets, Svitlana, ,,The Paradigm of the Hebrew Prophet and the Russian Tradition of 

lurodstvo”, în Ilnytsky, Oleh (ed.), Canadian Contributions to the XIV International 

Congress of Slavists, Canadian Slavonic Papers/ Revue canadienne des slavist, Ohrid, L 

(2008), nr 1-2, pp. 18-32. 

32. Kologrivof, Ivan, ,,Les fous pour Christʼ dans lʼhagiographie russe”, în Revue d'ascetique 

et mystique, Toulouse, XXV (1949), pp. 57-83. 

33. Kraft, András, „An inventory of Medieval Greek Apocalyptic Sources (c. 500–1500 AD): 

Naming and dating, editions and manuscripts”, în Millennium - Jahrbuch, Münster, XV 

(2018), nr. 1, pp. 69-143. 

34. Kyrris, Costas, ,,Cypriot Ascetics and the Christian Orient”, în Vyzantinos Domos 

(Βυζαντινός Δόμος), II (1987), pp. 95–108. 

35. Kourilas, Euloge, Halkin, François (eds.), ,,Deux Vies de saint Maxime le Kausokalybe 

ermite au Mont Athos (XIVe siecle)”, în Analecta Bollandiana (AB), Bruxelles, LIV 

(1936), 38-112. 

36. Nadezhda, Lazarova, ,,Holy Fools in an Age of Hesychasm: A Comparison Between 

Byzantine and Bulgarian Vitae”, în Institute for Literature BAS, Sofia, II (2004), pp. 355-

390. 

37. Le Gal, Frédéric, ,,LʼÉvangile de la folie sainte”, în Recherches de Science Religieuse, 

Paris, LXXXIX (2001), nr. 3, pp. 419-442. 



44 

 

38. Letea, Alexandru, ,,Fenomenul nebuniei pentru Hristos în spiritualitatea ortodoxă. 

Terminologie și concept biblic. Receptare patristică și posibile convergențe”, în Studia 

Doctoralia, Editura Universității „Aurel Vlaicu” Arad, Arad, anul VIII (2023), nr. 8, pp. 

138-168. 

39. Lunde, Ingunn, ,,Slavic Hagiography”, în Efthymiadis, Stephanos (ed.), The Ashgate 

Research Companion to Byzantine Hagiography, vol. I: Periods and Places, Routledge, 

London and New York, 2011 and 2016, pp. 369-384. 

40. Magdalino, Paul, ,,The Byzantine Holly Man in the Twelfth Century”, în Hackel, Sergei 

(coord.), The Byzantine Saint, London, 2001, pp. 51-66. 

41. Magdalino, Paul, „The Year 1000 in Byzantium” în Paul Magdalino (ed.), Byzantium in 

the Year 1000, Leiden, Boston, 2003, pp. 233- 270. 

42. Mango, Cyril, ,,The Life of St. Andrew the Fool Reconsidered”, în Rivista di Studi 

Bizantini e Slavi, Roma, XII (1982), pp. 295-312. 

43. Mitrea, Mihail, ,,Philotheos Kokkinos’s, Hypomnēma on Saint Nikodemos the younger 

(BHG 2307) ”, în Studia Universitas Babeș-Bolyai, Teologia Ortodoxă, Cluj-Napoca, 

LIV (2009), nr. 2, pp. 75-94. 

44. Nagy, Mihai, ,,Retorica discursului profetic la Isaia și Ieremia”, în Studia Universitas 

Babeș-Bolyai, Teologia Ortodoxă, Cluj-Napoca, LV (2010), nr. 2, pp. 259-268.  

45. Negruzzi, Constantin (Costache), ,,Scrisoarea XIII (Lumânărică)”, în Negruzzi, 

Constantin, Negru pe alb, Editura Litera, Internațional, București - Chișinău, 1996, pp. 

220-222. 

46. Pandele, Dorin Gabriel, ,,Sfântul Teodor Studitul. Restabilirea sensului şi semnificației 

chinoviei”, în ***, Teologie și spiritualitate la Dunărea de Jos, Arhiepiscopia Dunării de 

Jos, Galați, 2004, pp. 259-305. 

47. Phan, Peter C., „The wisdom of holy fools in postmodernity”, în Theological Studies, 

Baltimore, LXII (2001), pp. 730-752. 

48. Pomană, Sorin-Gabriel, ,,Sfântul Maxim Kavsokalivitul - doritorul de isihie din veacul 

al XIV-lea”, în Îndrumător bisericesc pe anul 2022, Editura Andreiana, Sibiu, 2022, pp. 

203-215. 



45 

 

49. Posa, Nicolae Toma, ,,Nebunia pentru Hristos - provocare a societății contemporane”, în 

Îndrumătorul bisericesc pe 2016, Editura Andreiana, Sibiu, 2016, pp. 399-406. 

50. Posa, Nicolae -Toma, ,,Nebunia pentru Hristos - chip deosebit al ascezei creștine”, în 

Studia Doctoralia Andreiana, Sibiu, anul XIII (2024), nr. 1, pp. 49-66. 

51. Prohin, Andrei, ,,Cărturarii Țărilor Române - între istorie şi profeţie (sec. XV-XVI)”, în 

Studia Universitatis Moldaviae, Revistă Ştiinţifică a Universităţii de Stat din Moldova, 

Chișinău, LXIV (2013), nr. 4, pp. 18-26. 

52. Prohin, Andrei, ,,Prezicerea decesului în hagiografia bizantină”, în Studia Universitatis 

Moldaviae (Seria Ştiinţe Umanistice), Chișinău, XLIV (2011), nr. 4, pp. 67-74. 

53. Prohin, Andrei, ,,The components of the prophetical discourse at St. Andrew the fool for 

Christ”, în International Conference of Young Researchers, VII (2009), Chișinău, nr. 5-

6, pp. 102-131. 

54. Rydén, Lennart, „The Date of the Life of Andreas Salos, în Dumbarton Oaks Papers 

(DOP), Washington, D.C., XXXII (1978), pp. 127–156. 

55. Rydén, Lennart, ,,The Life of St. Basil the Younger and the Date of the Life of St. Andreas 

Sálos”, în Okeanos: Essay presented to Ihor Sevcenko on his Six-tieth Birthday by his 

Collegues and Students, Harvard Ukrainian Studies, VII (1983), pp. 568-586. 

56. Semen, Petre, ,,Chemarea la profeție a lui Isaia”, în Teologie și Viață, SN, Iași, anul I 

(LXVII) (1991), nr. 9-12, pp. 121-127. 

57. Shtyrkov, Serghei, ,,The Unmerry Widow: The Blessed Kseniia of Petersburg in 

Hagiography and Hymnography”, în Hunt, Priscilla, Kobets, Svitlana (eds.), Holy 

Foolishness in Russia: New perspectives, Slavica Publishers Indiana University, 

Bloomington, 2011, pp. 284-295. 

58. Σταμουλής, Χρήστος, ,,Σαλοί καὶ ψευδοσαλοί στὴν Ορθόδοξη ἁγιολογία”, în Γρηγόριος 

Παλαμάς, Θεσσαλονίκη, 1988, τ. 721, pp. 112-128. 

59. Stan, Mihail - Stelian, ,,Sfinți nebuni pentru Hristos în Imperiul Bizantin. Caracteristici 

și lucrarea virtuților”, în Studia Doctoralia Andreiana, Sibiu, anul XIII (2024), nr. 1, pp. 

67-78. 

60. Stăniloae, Dumitru, ,,Formele și cauzele falsului misticism”, în Studii Teologice, 

București, anul IV (1952), nr. 5-6, pp. 251-271. 



46 

 

61. Špidlík, Tomáš, ,,Fous pour Christ. En Orient”, în Dictionnaire de Spiritualité. Ascétique 

et mystique. Doctrine et Histoire, tome V (1964), Beauchesne, Paris, col. 752-761. 

62. Todoran, Simion, ,,Idei doctrinare în proorocia lui Isaia”, în Glasul Bisericii, București, 

anul XLI (1982), nr. 4-6, pp. 398-406. 

63. Van Rompay, Lucas, ,,The Syriac Version of the Life of Symeon Salos”, în Antoon 

Schoors (ed.), Philohistar: Miscellanea in honorem Caroli Laga Septuagenarii, Leuven, 

1994, pp. 381-398. 

64. Todorov, Nikolai, ,,The conversion of Rusʼ to Christianity”, în Hamant, Yves, The 

Christianization of Ancient Russia A Millennium: 988-1988, UNESCO, Paris, 1992, pp. 

37-42. 

65. Velculescu, Cătălina, ,,Das Leben Des Simeon Salos in Abendländischen Bearbeitungen 

Und Mögliche Widerklänge in Transsilvanien”, în Revue des études sud-est européennes, 

Editura Academiei Române, București, vol. XLIII (2005), nr. 1, pp. 59-69. 

66. Velculescu, Cătălina, ,,Narr in Christo (salos, jurodivyj) und die Rumänische tradition”, 

în Revue des Études Sud-est Européennes, Editura Academiei Române, București, vol. 

XLII (2004), pp. 87-98. 

67. Velculescu, Cătălina, „Nebuni întru Hristos în prelucrări occidentale şi posibile ecouri 

transilvane”, în Acta Mvsei Porolissensis, Zalău, anul XXVII (2004), pp. 471-486. 

68. Vild, Marian, ,,Exegeza biblică ortodoxă - între știință și harismă”, în Vild, Marian, 

Pricop, Cosmin, Mihăilă, Alexandru (eds.), Lucrările Simpozionului ,,Identitatea 

ortodoxă a studiilor biblice”, Editura Universității din București, București, 2017, pp. 

221-240. 

69. Whittow, Mark, „Ruling the Late Roman and Early Byzantine City: A Continuous 

History”, în Past and Present, Oxford University Press, Oxford, 1990, nr. 129, pp. 3-29. 

70. Wortley, John, „The Political Significance of the Andreas-Salos Apocalypse”, în 

Byzantion, XLIII (1973), pp. 248–263. 

71. ***, ,,Steliana, o nebună pentru Hristos din zilele noastre”, în Familia Ortodoxă, 2011, 

nr. 19, pp. 44–47; nr. 20, pp. 43–47. 

72. ***, ,,Τὸ σπουργιτάκι τοῦ Θεοῦ: Στέλλα Μιτσακίδου”, în ᾿Εκκλησιαστικὴ Παρέμβαση 

Ναυπάκτου, Ναύπακτος, 2006, τ. 122, pp. 9-11. 



47 

 

 

5. Surse web/online: 

1. Biblia Sacra juxta Vulgatum Clementinam,  

https://www.google.ro/books/edition/Biblia_Sacra_Juxta_Vulgatam_Clementinam/AK

OBRQAACAAJ?hl=ro. 

2. Dicționarul Academiei Franceze, https://www.dictionnaire-academie.fr/. 

3. Dicționar grec - englez, https://babelx.net/ro/dictionar-grec/englez.html. 

4. Δημοπούλου, Σεραφείμ, ,,Ο Άγιος Ηρωδίων, Ο νέος Αγιορείτης άγιος”, 

https://www.pemptousia.gr/2021/12/monachos-irodion-o-dia-christon-salos-i-diatages-

sta-stichia-tis-fiseos-ke-o-fovos-tou-proskiniti/. 

5. Духовный регламент, http//www.krotov.info/acts/18/1/1721regl.html. 

6. Макарием, Великия Минеи Четии,  

https://azbyka.ru/otechnik/Makarij_Moskovskij/velikie-minei-chetii/. 

7. Guran, Petre, ,,Sinuciderea celei de a treia Rome”, https://senspolitic.ro/sinuciderea-

celei-de-a-treia-rome-i/. 

8. Hanson, Ann Ellis, ,,Hippocrates: The Greek Miracle in Medicine”, 

https://www.lovendal.ro/wp52/nebunia-o-istorie-inedita-de-la-neanderthal-la-epoca-

moderna. 

9. Fourtounas, John, ,,The Elements of Foolishness for Christ in the Sinaite Monk Fr. 

Ioannis Aleiferis”, https://www.johnsanidopoulos.com/2021/12/the-elements-of-

foolshness-for-christ.html#more. 

10. † Ierothei al Nafpaktei, ,,Steliana, o nebună pentru Hristos din zilele noastre”, 

https://cuviosulgherontie.com/steliana-vrabiuta-lui-dumnezeu-o-nebuna-pentru-hristos-

din-zilele-noastre/. 

11. Η οσία Σοφία της Κλεισούρας και η δια Χριστόν σαλότητα στην Ορθόδοξη Εκκλησία,  

https://www.pemptousia.gr/2015/05/i-osia-sofia-tis-klisouras-ke-i-dia-chr/. 

12. Жития святых на русском языке, изложенные по руководству Четьих-Миней св. 

Димитрия Ростовского, https://azbyka.ru/otechnik/Dmitrij_Rostovskij/zhitija-svjatyh-

dvenadtsat-knig. 

https://www.google.ro/books/edition/Biblia_Sacra_Juxta_Vulgatam_Clementinam/AKOBRQAACAAJ?hl=ro
https://www.google.ro/books/edition/Biblia_Sacra_Juxta_Vulgatam_Clementinam/AKOBRQAACAAJ?hl=ro
https://babelx.net/ro/dictionar-grec/englez.html
https://www.pemptousia.gr/2021/12/monachos-irodion-o-dia-christon-salos-i-diatages-sta-stichia-tis-fiseos-ke-o-fovos-tou-proskiniti/
https://www.pemptousia.gr/2021/12/monachos-irodion-o-dia-christon-salos-i-diatages-sta-stichia-tis-fiseos-ke-o-fovos-tou-proskiniti/
https://azbyka.ru/otechnik/Makarij_Moskovskij/velikie-minei-chetii/
https://senspolitic.ro/sinuciderea-celei-de-a-treia-rome-i/
https://senspolitic.ro/sinuciderea-celei-de-a-treia-rome-i/
https://www.lovendal.ro/wp52/nebunia-o-istorie-inedita-de-la-neanderthal-la-epoca-moderna
https://www.lovendal.ro/wp52/nebunia-o-istorie-inedita-de-la-neanderthal-la-epoca-moderna
https://www.johnsanidopoulos.com/2021/12/the-elements-of-foolshness-for-christ.html#more
https://www.johnsanidopoulos.com/2021/12/the-elements-of-foolshness-for-christ.html#more
https://cuviosulgherontie.com/steliana-vrabiuta-lui-dumnezeu-o-nebuna-pentru-hristos-din-zilele-noastre/
https://cuviosulgherontie.com/steliana-vrabiuta-lui-dumnezeu-o-nebuna-pentru-hristos-din-zilele-noastre/


48 

 

13. † Kallistos of Diokleia, ,,St. Maximos of Kapsokalyvia and Fourteenth-Century 

AthoniteHesychasm”,https://www.myriobiblos.gr/texts/english/wear_maximos.html. 

14. Le Synaxaire arménien de Ter Israel,  

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k39430s/f21.item. 

15. L'Histoire ecclésiastique d'Evagre le Scolastique, , 

http://www.worldcat.org/identities/lccn-n-79-95423. 

16. Martyrologium romanum, http://www.liturgialatina.org/martyrologium/17.htm024. 

17. Opriș, Dorin, ,,Viața Cuviosului Gherontie cel nebun pentru Hristos”, 

https://cuviosulgherontie.com/. 

18. Παύλος Παπαδόπουλος, Διά Χριστόν Σαλότητα και Αγιότητα, 

https://www.pemptousia.gr/2013/10/dia-christon-salotita-ke-agiotita/. 

19. Ρηγινιώτης, Θεόδωρος, ,,Διά Χριστόν σαλοί: οι «περιθωριακοί» άγιοι”, 

  https://euxh.gr/theologia/orthodoxia/dia-xriston-saloi-oi-perithoriakoi-agioi. 

20. † Timotei Prahoveanul, ,,Gheron Irodion, pustnicul tainic al Muntelui Athos, mistuit de 

dragostea lui Dumnezeu”, https://ziarullumina.ro/opinii/repere-si-idei/gheron-irodion-

pustnicul-tainic-al-muntelui-athos-mistuit-de-dragostea-lui-dumnezeu-193029.html. 

21. Vasmer, M., Etimologičeskij slovar' russkogo jazyka, http://vasmer.info/бб/болого/. 

22. ,,Viața Sf. Evdochim Vatopedinul”, https://doxologia.ro/viata-sfantului-evdochim-

vatopedinul 

23. ***, Η οσία Σοφία της Κλεισούρας και η δια Χριστόν σαλότητα στην Ορθόδοξη 

Εκκλησία”, https://www.pemptousia.gr/2015/05/i-osia-sofia-tis-klisouras-ke-i-dia-chr/. 

 

 

 

 

https://www.myriobiblos.gr/texts/english/wear_maximos.html
http://www.worldcat.org/identities/lccn-n-79-95423
http://www.liturgialatina.org/martyrologium/17.htm024
https://euxh.gr/theologia/orthodoxia/dia-xriston-saloi-oi-perithoriakoi-agioi
https://ziarullumina.ro/opinii/repere-si-idei/gheron-irodion-pustnicul-tainic-al-muntelui-athos-mistuit-de-dragostea-lui-dumnezeu-193029.html
https://ziarullumina.ro/opinii/repere-si-idei/gheron-irodion-pustnicul-tainic-al-muntelui-athos-mistuit-de-dragostea-lui-dumnezeu-193029.html
http://vasmer.info/бб/болого/
https://doxologia.ro/viata-sfantului-evdochim-vatopedinul
https://doxologia.ro/viata-sfantului-evdochim-vatopedinul

